
1 
 

MARIA MADRE DI DIO 1 gennaio 2026 
 

L’ETERNO FIGLIO DI DIO 

NASCE DA DONNA, 

NEL NOSTRO TEMPO 
 

Maria, da parte sua,  

custodiva tutte queste cose, 

 meditandole nel suo cuore. 
 

Salve, Madre santa:  hai dato  

alla luce il Re che governa 

 il  cielo e la terra  nei secoli 

 dei secoli (Ant. d’Ingresso). 
 

Dopo la Vocazione di Maria  ad 

essere la Madre di Dio, ecco, la 
“Missione” (che è di ogni 

Battezzato!) dei Pastori, considerate 

persone impure, peccatrici, esclusi 

della vita religiosa, e dalla vita civile, politica e sociale, 

questi sono i primi destinatari e i primi affidatari di un 

Annuncio di Salvezza, da propagare e donare a tutti i 

cuori! Basta soffermarsi un po’, con desiderio e 

attenzione, ai verbi del Testo evangelico per cogliere la 

forza della ricerca, la bellezza della rivelazione, la 

dolcezza dell’adorazione, l’urgenza dell’annuncio: 

“andiamo… vediamo… conosciamo… andarono senza 

indugio… trovarono… videro… riferirono… si 

stupivano… tornarono… glorificavano… lodavano”. 

Maria, anche Lei Pellegrina di Fede, custodisce e medita 

la Parola nel cuore e confronta tutta la realtà alla sua 

luce e al suo vaglio, senza superbia e senza inferiorità, 

interpretando alla luce della fede ogni piccolo 

frammento della sua esistenza. 

Di fronte alla “frammentarietà” dei fatti e alla 

“relatività” delle scelte e delle emozioni, Maria, 

propone una nuova possibilità, quella della logica del 

“tutto-nel-frammento”, che permette di cogliere 

l’armonia tra i singoli eventi dell’esistenza, 

scoprendone il senso ultimo e nascosto nelle pieghe 

oscure e misteriose della storia. Maria riesce a far 

“sintesi” del mistero di Dio e del mistero dell’uomo nel 

silenzio, nella preghiera, nell’ascolto, Maria, scelta ad 

essere la Madre di Dio, è “benedetta fra tutte le donne” 

per il Frutto benedetto del Suo grembo, perché si è 

fatta “serva del Signore”, “Maestra dell’ascolto”, ha 

creduto la Parola e ad Essa si è consegnata, divenendo 
il modello per eccellenza di ogni credente e discepolo 

del Verbo. 
 

BUON ANNO 2026 

Cosa significa questo augurio? 

Il tempo è dono e nostra responsabilità! Per i cristiani 

il tempo è sacro, è dono di Dio posto nel cuore degli 

uomini che lo apre all’eternità (Qo 3,11), il tempo è 

grazia (kairòs) nelle nostre mani! Perciò non ne siamo i 

padroni e, neanche, i fruitori solo passivi: Dio vuole 
costruire la nostra storia 

insieme con noi! Allora, 

lodiamo e ringraziamo Dio per 

la grazia dell’anno trascorso, 

per il dono della vita e del 

tempo e, invochiamo il Suo 

amore per quello che iniziamo, 

con la fede e la disponibilità di 

Maria, la Madre, che ci insegna 

a deporre ogni evento e ogni 

parola, ogni scelta e ogni 

emozione di ogni giorno, nel 

profondo del cuore per poterli 

confrontare con la sua Parola e 

farle combaciare con la volontà 

di Dio e saper cogliere la Sua 

presenza salvifica e amorevole 

nella storia nostra personale, ecclesiale e sociale 

arricchendola di nuovi frutti di pace e di gioia per 

tutti. Impariamo da Maria, la Madre, ad accogliere 

Gesù in noi, come lei, per affrontare insieme con lei, 

con fiducia piena, serenità costante il nuovo anno da 

vivere come dono e responsabilità! 
 

Iniziare un “NUOVO ANNO” 

vuole dire, prima di tutto, riconoscere il “molto”, che 

ci è stato dato da Dio e il “nostro poco”, che siamo 

riusciti a corrispondere, e prendere, di conseguenza, 

propositi seri e impegnativi a non sciupare e non 

perdere più le occasioni di bene e di amore che Dio, 
nel tempo, dei suoi istanti non ripetibili, ci propone e 

ci offre. Poi, con fiducia e speranza, viviamo il nostro 

tempo, abitato da Dio nel Figlio e nel Suo Spirito, da 

figli che, ogni mattina possono svegliarsi nella gioia e 

ogni sera, possono gustare il riposo  nell’abbraccio di 

“Abbà”. Perciò, nello stupore di Maria per il suo 

Bambino, nella fede obbediente di Giuseppe, nella luce 

e il calore fecondo di questa Parola, nella quale hanno 

creduto e alla quale si sono consegnati, invochiamo 

per tutti gioia infinita e imperturbabile, pace piena e 

duratura, non solo per questo Nuovo Anno 2026, ma, 

per tutti giorni della nostra vita. Amen! 
 

Come sarà il NUOVO ANNO 2026 

Non lo so, perché anche le attese più belle non sono 

completamente libere da nuvole minacciose e timori 

incontrollabili! Ma, di una cosa sono certo: il Signore 

continuerà ad amarmi, mi parlerà ancora, mi 

indicherà, giorno dopo giorno, le vie della gioia e della 

pace e mi farà grazia della Sua presenza, nel 

percorrerle nella giustizia verso Tutti, nella pace con 

Tutti e nell’amore per Tutti!  Quindi, il Nuovo Anno 

2026 sarà come lo vorrò io e come lo vorrai tu! 

Auguri a Tutti, perciò, di tanta fede e speranza, di 

tanto amore e pace, di tanto coraggio e forza! 
 



2 
 

Prima Lettura Numeri 6,22-27  
Ti benedica il Signore e ti custodisca, faccia 

brillare il Suo volto su di te e ti faccia grazia 
 

L’intenzione del Libro dei Numeri è teologica e non 

storiografica, in quanto, il messaggio è quello che 

abbraccia l’intero percorso del Pentateuco, testo 

molto ricco, ma, di non immediata comprensione: 

dopo la liberazione dalla schiavitù, dopo il dono 

dell’Alleanza e della Legge, Israele è, ormai, in grado di 

entrare nella Terra della Promessa. 
Il Signore ti benedica e ti custodisca (v 24) 

Con la prima invocazione, il sacerdote, implora 

l’azione benefica di Yhwh che viene specificata come 

“custodia” e difesa dell’esistenza dei suoi fedeli; La 

benedizione è insieme una formula di propiziazione e 

di preghiera che esprime la convinzione che colui che 

benedice porta a compimento ciò che pronuncia. 

Così, il Padre che benedice il figlio Tobia, e la nuora 

(Tb 11,17); il Sacerdote Melchisedek che benedice 

Abramo (Gen 14,19) ed Esdra (Esd 8,6) gli Israeliti; e il 

Re Davide (2 Sam 6,18) e Salomone (1 Re 6,14) che 

benedicono il popolo. Padre, Sacerdote e Re, proprio 

per il loro stato di elezione e consacrazione sono fatti 

mediatori, per la loro elezione e consacrazione 

particolare, mediatori della ‘fecondità’ e vitalità che 

discende direttamente da Dio. La benedizione divina 

accorda alla prima coppia la ‘potenza’ necessaria per 

realizzare il mandato loro affidato, quello di crescere 

e moltiplicarsi (Gen 1,28); l’azione benedicente di Dio 

investe i Patriarchi (Gen 14,19;25,11;35,9), i Popoli 

(Gen 19,25), i singoli (Sal 5,13) fino ad estendersi, 

come segno di consacrazione, ai campi (Gen 27,27), al 

cibo (Es 23,25) e al tempo, il settimo giorno! Il Signore 

faccia risplendere per te il suo volto e ti faccia 

grazia (v 25). La benedizione divina, affidata ad 

Aronne e ai figli, concede protezione, benevolenza e 

custodia divina. Fa 

risplendere, inoltre, il volto 

luminoso divino sul volto 

dell’uomo, che nel suo 
pellegrinaggio è spesso 

avvolto da tenebre che 

continuano a nascondere il 

Suo volto (Sal 13,2). Da una 

parte il desiderio anelante a 

vedere e contemplare il 

volto divino, dall’altra 

l’incapacità di accedere 

completamente a Dio fino a 

fissare lo sguardo su di Lui (cfr Es 33,20: anche Mosè, 

Suo amico, dovrà accontentarsi di “vederlo” e di 

scorgerlo di spalle, solo appena dopo che è passato 

oltre!). Il Volto di Dio, che esprime la sua stessa realtà 

divina, manifestandosi agli uomini, dona grazia, 

comunica salvezza e dona capacità di accogliere un 
dono così grande!  

“Il Signore rivolga a te il suo volto e ti conceda 

pace” (v 26): Ti elargisca pace, Shalom, non come 

semplice assenza di azioni e situazioni belliche, ma 

come benessere totale dell’uomo riconciliato con Dio, 

con il creato e, perciò, con tutti gli altri uomini (cfr 

anche Is 11; 60,17;66,12; Mi 5; Zac 9,10). E, “Così 

porranno il mio nome sugli Israeliti e Io li benedirò” (v 27). 

È lo stesso Signore che pone la Sua presenza (il Suo 

Nome) in mezzo al Suo popolo che potrà farne 

esperienza diretta. Di conseguenza, una volta che gli 

Israeliti avranno posto su di loro il Nome del Signore, 

avranno anche acquistato una nuova identità: saranno 

Suo popolo, a Lui apparterranno e dunque dovranno 

rispondere alla Sua chiamata ad essere Popolo Santo, 

come santo è il Suo nome. 
 

È Dio che benedice, ordinando a Mosè di 

trasmetterne il compito ai sacerdoti, agli Israeliti, 

rivelandosi e comunicandosi come il Dio, fonte di ogni 

benedizione, che fa vivere e suscita il bene nel Suo 

popolo ricolmandolo di ogni dono. 
 

Salmo 66 Dio abbia pietà di noi  

e ci benedica 
 

Dio abbia pietà di noi e ci benedica,  

su di noi faccia splendere il suo volto;  

perché si conosca sulla terra la tua via,  

la tua salvezza fra tutte le genti. 
 

Gioiscano le nazioni e si rallegrino,  

perché tu giudichi i popoli con rettitudine,  

governi le nazioni sulla terra. 
 

Ti lodino i popoli, Dio, ti lodino i popoli tutti. 

Ci benedica Dio e lo temano  

tutti i confini della terra. 
 

 

Nel Salmo, si ringrazia il Signore Dio, 

sia per il buon raccolto sia anche 

perché, con questo buon esito, si fa 

esperienza di essere da Lui benedetti. 

È nello stesso tempo invocazione e 

certezza che Dio, nel nuovo inizio e 

nella nuova ripresa, “faccia risplendere 

su di noi il Suo volto” e ci faccia 

conoscere e seguire “le Sue vie”, 

affinché la Sua salvezza raggiunga 

“tutte le genti” e tutti popoli si 

rallegrino e lodino il Signore che, con 

rettitudine, governa e, con pietà, 

giudica tutte le Nazioni.La Comunità nostra, oggi, si 

unisce alla Madre di Dio, Maria, la Benedetta fra tutte 

le donne, per ringraziare per questa Sua paterna 

divina Benedizione, invocandola e celebrandola, come 

dono universale, esteso e destinato a tutte le genti. 
 



3 
 

Seconda Lettura Galati 4,4-7   
Non sei più schiavo, ma  figlio e, se figlio, 

 sei anche erede per grazia di Dio 
 

L’Apostolo scrive ai Galati, come un 

padre, profondamente amareggiato e 

deluso dai propri figli che si sono 

posti in condizione di schiavitù, 

avendo abbandonato il Vangelo da lui 

portato, annunciato e testimoniato. 

Con questa missiva, l’Apostolo, vuole 
richiamarli alla concreta possibilità di 

essere riscattati e di ricevere ancora 

una volta l’adozione a figli. Come 

compete solo al padre stabilire 

quando i figli possono cominciare ad 

usufruire effettivamente e a disporre 

della sua eredità, così, Dio ha 

stabilito il tempo in cui ammettere 

tutti gli uomini alla pienezza della Sua eredità, la Sua 

figliolanza divina, inviando il Figlio nel mondo a salvarli 

dalla schiavitù del peccato, oppressione da cui 

neppure la Legge può liberarli. È Dio che ha stabilito, 

dunque, ‘la pienezza del tempo’ in cui “ha mandato a 

noi il Suo Figlio, nato da donna, nato sotto la Legge, per 

riscattare quelli che erano sotto la legge, perché 

ricevessimo l’adozione a figli” (vv 4-5). La donna è Maria, 

la Fanciulla docile e umile, la Vergine di Nazareth, la 

Donna libera e obbediente che ha “permesso” e reso 

possibile la “Venuta” del Figlio di Dio tra noi. 

“Sotto la Legge” 

Paolo non vuole sminuire il ruolo della Legge, ma 

vuole riaffermare che la giustificazione è dono gratuito 

di Dio, Sua Grazia assolutamente immeritata, che ci 

raggiunge attraverso la fede in Gesù Cristo Crocifisso 

e non attraverso la pratica della Legge, resa 

strumento della pretesa illusoria di salvarsi con le 

proprie forze e i propri meriti presunti. In questo 

caso, aggiunge Paolo, la relazione con la Legge non è 

più di libertà, ma di schiavitù. Il Figlio di Dio, nella Sua 

incarnazione, infatti, rivela l’illusione e l’infondatezza 
della pretesa assurda di potersi salvare da se stessi, 

attraverso le opere della Legge! Egli nasce sotto la 

Legge, “per riscattare quelli che erano sotto la Legge”, 

tutti coloro schiavi della loro stessa pretesa di salvarsi 

attraverso la pratica della Legge. Non è la Legge in sé 

che rende schiavi, bisognosi di essere riscattati, ma la 

pretesa e la strumentalizzazione che di essa ne fa 

l’uomo a suo vantaggio e auto salvezza! 

“Perché ricevessimo l’adozione a figli” (v 5b) 

Con l’atto di riconoscimento della figliolanza adottiva 

si acquista anche il diritto all’eredità. L’adozione a figli 

che dà accesso anche all’eredità, però, non è un atto 

solo legale o esteriore, per cui ci si possa sentire figli 

di serie minore, ma è un’attestazione intima dello 

Spirito Santo che produce una trasformazione 
interiore e conferisce la nuova dignità filiale. Infatti, 

“che voi siete figli lo prova il fatto che Dio Mandò nei 

nostri cuori lo Spirito  del suo Figlio, il 

quale grida: Abba! Padre!” (v 6).  

Dunque, anche la filiazione è dono e 

grazia di Dio per mezzo dello Spirito 

Santo e non per meriti derivanti 

dall’osservanza della Legge! La 

filiazione per mezzo dello Spirito, 

inoltre, conferisce alla creatura la 

possibilità di sperimentare la paternità 

divina, quanto, cioè, Dio Creatore gli 

sia Padre affettuoso, Babbo caro, 

Abbà, perciò, che la libera e riscatta, 

per mezzo del sangue del proprio 

Figlio, da ogni schiavitù, facendosela 

figlia per grazia e anche erede per 

magnificenza! “Quindi non sei più 

schiavo, ma figlio e se figlio, sei anche erede per grazia di 

Dio”(v 7). Sei divenuto, per grazia, per iniziativa 

misericordiosa del Padre, mediante l’obbedienza e il 

sacrificio del Figlio, figlio di adozione, coerede per grazia, 

non puoi più accampare opere meritorie derivanti 

dall’osservanza della Legge dalla quale sei stato 

liberato dal Figlio, nato da donna, nato sotto la Legge 

per liberarti dalla Legge per ricevere l’adozione a figli! 
 

Vangelo Luca 2,16-21 Maria, da parte sua custodiva 

tutte queste cose, meditandole nel suo cuore! 
 

È lo stesso Brano della Messa dell’Aurora di Natale. I 

Pastori, uomini emarginati, e non i “religiosi” (Scribi, 

Farisei, Dottori della Legge), né i (pre)potenti della 

terra e del mondo, sono chiamati ad essere i primi 

gioiosi testimoni e annunciatori della rivelazione del 

Figlio di Dio, il Salvatore. Questi che, all’annuncio 

gioioso dell’angelo, erano venuti “senza indugio” a 

trovare e veder il bambino, Maria e Giuseppe, dopo 

averlo contemplato, “riferirono ciò che del bambino era 

stato detto” (vv 16-17) e poi, “se ne tornarono, 

glorificando  e lodando Dio per tutto quello che avevano 

udito  e visto, com’era stato detto loro” (v 20). Le voci di 

gioia e di lode da parte dei pastori che vedono e 

contemplano il Mistero luminoso e glorioso di un 

Bimbo adagiato in una mangiatoia e Maria avvolta nel 

suo misterioso silenzio, nei suoi occhi raccolti e 

intensamente fissati su quel Mistero e, al suo fianco, 

Giuseppe, parimenti pensoso e silenzioso, felice di 

averla “presa con sé”, obbedendo alla Parola divina.  

Maria silenziosa, raccolta, accanto e con Giuseppe, 

l’uomo giusto che “l’ha presa con sé”, ascolta, osserva 

e custodisce il Mistero di Dio, cercando di “mettere 

insieme” (meditava) tutti i frammenti diversi di una 

storia, altrimenti indecifrabile e incomprensibile: 

l’annuncio e la proposta di Dio attraverso l’Angelo, le 



4 
 

sue richieste di capire come eseguire il comando, il 
suo sì, il sogno di Dio su di Lei e Giuseppe, i dubbi e 

le buone intenzioni di lui, il perché lo sposo deve 

prendere “con sé” una sposa già incinta, la sollecitudine 

che l’ha mossa verso Elisabetta, l’incontro con lei, il 

sussulto e sobbalzo vicino al suo cuore, le parole della 

cugina presa dallo Spirito, la sua risposta nello stesso 

Spirito, l’attesa, il viaggio periglioso e faticoso, il rifiuto 

in alloggi umani, che non le danno ospitalità, il parto, 

la mangiatoia, la bellezza e divinità del Bimbo Figlio, i 

canti angelici, lo stupore e la gioia dei pastori, la notte, 

le stelle, il silenzio, la pace, il mistero di tutto da 

accogliere e da capire più che possibile per dare la 

giusta e consenziente e responsabile adesione.  

“Tutte queste cose Maria, da parte sua, 

custodiva, meditandole nel suo cuore” (v 19). 

Maria, la madre, custodiva con amore e cercava di 

mettere, insieme le Parole che udiva e gli eventi che 

accadevano. “Custodiva” (synteréo): dice ricerca 

continua (tempo imperfetto) e perseverante per non 

lasciar perdere nel vuoto alcuna Sua parola, e poterne 

penetrare il senso e l’efficacia. Maria osservava, 

“conservava”, “teneva sotto custodia” tutte queste cose, 

alla ricerca del loro senso più profondo, più nascosto, 

(che resta tale e sconosciuto a menti frettolose e 

superficiali), più recondito per comprendere tutta la 

volontà di Dio e conoscere pienamente i Suoi disegni 

e ad essi consegnare la sua vita! 

“Meditandole nel suo cuore” (v 19b). 

Mettendole insieme (symballein), facendole 

combaciare. Non è, dunque, un semplice meditare, 

come traduce, debolmente, la CEI, perché non è un 

semplice riflettere, né un sinonimo del verbo 

custodire, dice molto di più impegnativo e faticoso: 

ponderare con prudenza, vagliare con intelligenza gli 

avvenimenti, interpretare 

con sapienza i segni, 

mettere insieme e comporre 

in unità parole ed elementi 

diversi, a volte, opposti e 

contraddittori, dover 

sapere “incastrare i pezzi” 

della propria esperienza 

vissuta, per inserirla nel 

misterioso disegno di Dio. 

”Nel suo cuore” 

Nell’antropologia biblica il 

cuore non solo è la sede 

dei sentimenti e delle 

emozioni, ma, anche il 

luogo delle decisioni 

fondamentali e personali, 

la radice delle scelte consapevoli e libere. Perciò, 

Maria, è continuamente intenta a custodire “nel suo 

cuore” quanto vede accadere e quanto sente dire, 
lasciandosi coinvolgere e plasmare dagli eventi  e delle 

parole che le stanno manifestando il Piano di Dio. Il 

compito di Maria, il suo silenzio, il suo raccogliere 

insieme, il suo custodire e il suo meditare, tutta la sua 

fatica interiore a far combaciare parole ed eventi, mira 

a fare “unità” e tutto “raccogliere” attorno a quel 

Bambino che le è stato affidato. Tutta la vita di Maria, 

fino sotto la croce, è caratterizzata da questa sua 

indomabile dolce fatica: capire l’inesauribile volontà di 

Dio e conoscere pienamente il modo come doverla 

compiere secondo i Suoi disegni! “Quando furono 

compiuti gli otto giorni prescritti per la circoncisione, gli fu 

messo nome Gesù, come era stato chiamato dall’angelo 

prima che fosse concepito nel grembo” (v 21).  Dare il 

nome è l’atto ufficiale con cui un bimbo viene accolto, 

come soggetto unico e irrepetibile nella società civile 

e religiosa. Il Nome conferisce identità, indica un 

programma da compiere e una “destinazione” da 

raggiungere (“nomen est omen”, ricorda Plauto: ”il 

nome già contiene un destino”), consegna un compito 

e una missione da compiere! Questo Bambino povero, 

bello, nudo, bisognoso di tutto, di una madre, di un 

padre, di caldo, di latte, di essere accudito, lavato, 

cullato, coccolato come tutti i bambini del mondo, ha 

un nome solo, una sola missione, un solo compito, un 

solo “destino”, un solo programma racchiuso e 

riassunto in un solo nome dolcissimo, Gesù: il 

Salvatore di tutti!  
 

LIX Giornata Mondiale Della Pace 

1 Gennaio 2026 
 

LA PACE SIA CON TUTTI VOI 

Verso una pace disarmata e disarmante 
 

L’invito e il dono  del Cristo Risorto,"La pace 

sia con voi": è  rivolto  ed è offerto  a "credenti, 
non credenti, responsabili politici e cittadini", con 

la missione di "edificare il Regno di Dio e 

costruire insieme un futuro umano e pacifico". 

Verso “una pace disarmata e disarmante, 

fondata sull’amore e sulla giustizia", "capace di 

sciogliere i conflitti, aprire i cuori e generare 

fiducia, empatia e speranza". Non si tratta, 

dunque, solo di assenza di guerre, ma di “una 

pace disarmante e disarmata”, umile e 

perseverante, in quanto, I“La pace non si 

difende col riarmo”. Apriamoci, dunque, alla 

vera pace, perché “la pace esiste, vuole abitarci, 

ha il mite potere di illuminare e allargare 

l’intelligenza, resiste alla violenza e la vince. La 

pace ha il respiro dell’eterno: mentre al male si 

deve gridare “basta”, alla pace si sussurra “per 

sempre”. “In questo orizzonte ci ha introdotti il Risorto”,  

donandoci la Sua pace! (Papa Leone XIV). 
 


