
 

1 

2a DOMENICA DOPO NATALE 

4 gennaio 2026 
 

E IL VERBO SI FECE 

CARNE E VENNE  

AD ABITARE  

IN MEZZO A NOI 

E NOI ABBIAMO 

CONTEMPLATO  

LA SUA GLORIA 
 

A quanti Lo hanno accolto 

ha dato potere  

di diventare Figli di Dio 
 

Il Vangelo odierno e la Prima 

Lettura ci presentano la 

Sapienza, personificazione di 

Dio, che vuole e decide di 

abitare fra noi! Per chi la cerca 

e l’accoglie è fonte di vita e di 

luce, e le persone che le 

permettono di mettere radici nel loro cuore sono 

trasformate nella loro esistenza perché  è dato loro “il 

potere di diventare figli di Dio”, per mezzo del “Figlio 

unigenito che viene dal Padre, pieno di grazia e di verità”. 
 

Il Prologo ci fa contemplare la divina Identità di Gesù 

nella Sua partecipazione attiva nell’Opera dell’intera 

Creazione, quale Vita che dona vita agli uomini e Luce 

che risplende nelle tenebre e che “le tenebre non l’hanno 

vinta” e né la potranno vincere! Cristo “era presso Dio”: 

l’espressione esprime la Sua intima relazione con Dio, 

Padre e con il Suo Santo Spirito. “In Lui era la vita e la 

vita era la luce degli uomini”: il Verbo è vita, che dona 

vita; è Luce e dona luce e vince le nostre tenebre che, 

però, non possono resisterle. “Veniva nel mondo la Luce 

vera, quella che illumina ogni uomo” e che “splende nelle 

tenebre”, le quali, mai, potranno spegnerla e vincerla! 

 “Veniva nel mondo la luce vera, quella che splende 

nelle tenebre, che mai potranno spegnerla e vincerla! 

“E il Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo a 

noi”. È Dio, pietoso e misericordioso,  che si fa Uomo, 

come noi, e dona la possibilità all’uomo di condividere 

la Sua stessa vita divina (primato teologico), ma, perché 

tutto questo possa compiersi, è necessario che la Sua 

creatura glieLo permetta (risposta antropologica). Non 

riconoscere il Verbo di Dio, Vita e Luce, e non 

accoglierLo è rifiutare il Dono divino e la grazia di 

“poter diventare figli di Dio”, come ha fatto “il mondo” 

che era stato creato per mezzo di Lui, e proprio ”i 

suoi” che non Lo hanno accolto! A quanti, però, Lo 

hanno accolto ha dato potere di diventare figli di Dio. 
 

Nella prima Lettura, la Sapienza viene personificata e 

presentata come intermediaria tra il Creatore e le 

creature! La Sapienza, auto-descrivendosi, quale 

Intermediaria tra il Creatore e le creature, afferma di 

aver ricevuto dal Signore il comando-missione di 

piantare la Sua tenda e stabilire le sue radici in mezzo a 

Israele, “sua eredità”, per proclamare la gloria di Dio in 

mezzo al Suo popolo. 

Seconda Lettura: Noi, scelti 

prima della creazione del 

mondo siamo chiamati ad 

accogliere il dono 

dell’illuminazione della mente e 

del cuore per comprendere il 

senso profondo della speranza e 

il tesoro di gloria della vita 

eterna, ricevuta, come caparra 

nell’essere, già, stati fatti figli 

adottivi e coeredi nel Figlio (v 

5). 
 

La Luce, quella vera,  

viene per illuminare  

ogni uomo, ma da questi  

viene rifiutata. 
 

Questo è il vero dramma!  

Dio viene per ogni uomo, ma 

questi non c’è, non si fa trovare, 

fugge via, continua a nascondersi, a vergognarsi, come 

fu nel giardino quando il peccato lo aveva denudato, 

impaurito, frastornato. Dio vuole illuminare con la Luce 

vera del Figlio l’uomo, ma lui non c’è, non ci sta, fugge 

via. 

Chiamati a vivere da “figli della Luce”, ci troviamo a 

brancolare nelle tenebre del peccato, del disimpegno, 

nell’apatia, nei compromessi. Cristo, Sole senza 

tramonto, ci cerca per illuminarci e noi inseguiamo il 

luccichio di luci false e inconsistenti. 
 

Riflettiamo e lasciamoci illuminare e convertire dal 

nostro modo di credere e di celebrare per aderire al 

Lògos nella fedeltà del vero ascolto che si traduce in 

obbedienza e missione! In particolare: 

Dio, Gesù Cristo, non possono essere presi a pretesto 

per parlare d’altro, per ‘celebrare’ altro, per fare altro! 

Non possiamo usarli, a nostro piacimento, per i nostri 

inconfessati interessi e mire! Le tradizioni, le 

‘occupazioni’ natalizie, non possono prendere il posto 

di Gesù Cristo, non possono far tacere il Verbo, non 

possono sostituire la vera Luce, la vera Vita per ogni 

uomo. Il mistero del Natale non può essere travisato e 

‘ridotto’ a vago buonismo e folclore colorato di 

sentimentalismo passeggero. Senza di Lui, nulla c’è; 

tutto si perde; l’uomo stesso svanisce! 

Non è possibile “fare” il cristiano senza Cristo! Non si 

possono difendere i valori cristiani, come la dignità 

umana, la vita, la solidarietà, la libertà, il perdono, 

l’amore fraterno senza e al di fuori di Cristo! Non è 

possibile “fare” la festa del Natale senza chi è Nato, 

senza il Lògos di luce e di vita! Falso, ipocrita e 

bugiardo è “il celebrare” senza “il Celebrato”, “il 

festeggiare” senza “il Festeggiato”! E Noi, non possiamo 

tirarci, certamente, fuori da questo andazzo, perché 

non dobbiamo dimenticare come abbiamo celebrato o, 



 

2 

meglio, “passato” “le feste natalizie”, fin’ora, nelle 

nostre Comunità. 
 

Prima Lettura Sir 24,1-4.8-12 La Sapienza  

ha posto le radici in mezzo al Suo popolo 
 

Il Siracide presenta la Sapienza/Logos che ‘esce dalla 

bocca dell’Altissimo’ e che entra nella storia e nel 

mondo, quale compimento delle promesse fatte a 

Israele, Suo popolo, e coincide esplicitamente con il 

dono della Legge e della Rivelazione iniziata dalla 

creazione fino al dono della Torah. 
 

Il Testo odierno presenta la donna-Sapienza che si 

descrive (fa l’elogio di se stessa) come sacerdotessa che 

afferma che il suo vanto è quello di officiare alla 

presenza di Dio (v 10) e di proclamare la Sua gloria in 

mezzo al Suo popolo. 

La Sapienza si racconta, svelando e rivelando il suo 

rapporto con Dio: era presente prima ancora che fosse 

creato il mondo, e ha abitato su una colonna di nubi (v 

4), nella prossimità e nella vicinanza del Signore, dal 

quale è stata creata (v 8). Dopo aver vagato sulla terra, 

ora, ha fissato la sua dimora (“ho posto le radici” in 

Israele,”popolo glorioso e porzione ed eredità del 

Signore (v 12). 
 

La Sapienza si rivela (“fa il proprio elogio”) nel Tempio di 

Gerusalemme (“assemblea dell’Altissimo”), dichiarandosi 

di origine divina e proclamandosi “ammirata”, “lodata”  

“benedetta” da tutta l’assemblea liturgica, quando 

annuncia di aver ricevuto dal Creatore  “l’ordine di 

fissare la tenda in Giacobbe e di “prendere in eredità 

Israele”. E tutto questo Ella compie perché questo le è 

stato ordinato dal Creatore Dio, che l’ha creata “prima 

dei secoli, fin dal principio” e, perciò, è eterna e ”non 

verrà mai meno” (vv 8-9). 

Eterna è la Sapienza e, oltre il tempo, entra nella nostra 

storia, per amore di obbedienza, e pone la sua tenda, la 

sua abitazione tra gli uomini, nel Tempio di 

Gerusalemme, dove la Sua misteriosa 

presenza si esprime e si manifesta 

nella sua funzione sacerdotale, 

liturgica e cultuale. Inoltre, la Sua 

presenza e la Sua azione sono 

dinamiche e non statiche e passive, 

ma assolutamente e pienamente vive 

e vitali: la Sapienza che, “in mezzo al 

suo popolo, proclama la sua gloria” (v 

1b), eseguendo fedelmente “l’ordine 

ricevuto dal Creatore dell’universo”, ora, 

“ha posto le radici in mezzo a un 

popolo glorioso, nella porzione del 

Signore è la sua eredità, nell’assemblea 

dei santi ha preso dimora” (vv11-12). 
 

Nel Prologo di Giovanni, Gesù è la 

Sapienza incarnata di Dio, il Verbo del Padre che si fa 

Uomo e “fissa la sua tenda” in mezzo a noi, per 

illuminarci con la Sua luce e ridonarci vita con la Sua 

vita. Non tutti, però, lo hanno accolto, ma “a quanti 

l'hanno accolto ha dato il potere di divenire figli di Dio”. 
 

Salmo147 Il Verbo si è fatto carne  

e ha posto la sua dimora in mezzo a noi 
 

Celebra il Signore, Gerusalemme, loda il tuo Dio, Sion, 

perché ha rafforzato le sbarre delle tue porte, 

 in mezzo a te ha benedetto i tuoi figli. 
 

Egli mette pace nei tuoi confini  e ti sazia 

 con fiore di frumento. Manda sulla terra il suo messaggio: 

la sua parola corre veloce. 
 

Annuncia a Giacobbe la sua parola, 

 i suoi decreti e i suoi giudizi a Israele.  

Così non ha fatto con nessun’altra nazione,  

non ha fatto conoscere loro i suoi giudizi. 
 

Salmo di lode a Dio che, in Gesù Cristo, Sua Parola, 

che corre veloce ad annunciare agli uomini la volontà del 

Creatore, ha posto la Sua dimora fra noi, dando 

sicurezza a quanti abitano in Gerusalemme, elargendo a 

tutti la Sua benedizione, mettendo pace ai suoi confini e 

saziando tutti gli abitanti “con fiore di frumento”. Assieme 

al dono della discendenza (benedizione-fecondità), alla 

sicurezza, alla pace, alla prosperità, Egli ci manda e ci 

dona la Sua Parola che chiede di essere ascoltata e 

seguita nell’impegno costante e nella fedeltà di vita. 
 

Seconda Lettura Ef 1,3-6.15-18  Noi, benedetti, 

scelti per essere santi e immacolati, 

 predestinati a figli adottivi mediante Gesù Cristo 
 

Paolo loda e ringrazia Dio per la fede degli Efesini nel 

Signore e per la carità che hanno verso tutti i cristiani 

(v 15) e prega continuamente “Affinché il Dio del Signore 

nostro Gesù Cristo, il Padre della gloria, dia loro uno spirito 

di sapienza e di rivelazione per una profonda conoscenza di 

lui; illumini gli occhi dei loro cuori per far comprendere loro 

a quale speranza li ha chiamati, quale tesoro di gloria 

racchiude la sua eredità fra i santi” (vv 

16-18). 
 

La prima parte (vv 3-6) del Brano lo 

abbiamo ricevuto in dono nella 

solennità dell’Immacolata Concezione. 

La seconda parte (vv 15-18) ci riporta 

ai motivi principali legati alla preghiera 

autentica: il ringraziare (vv 15-16), il 

richiedere il dono dello Spirito Santo 

(v 17); il fine cui deve tendere ogni 

nostra richiesta - preghiera. 
 

Dei versetti 3-6 del Brano di oggi, 

perciò, ricordiamo i punti essenziali e 

fondamentali: Insieme  con Paolo, 

ringraziamo Dio, Padre del nostro 

Signore Gesù Cristo, per il Suo 

Progetto di salvezza a favore di tutta l’Umanità; questo 

Progetto eterno che precede ogni risposta umana e 

ogni nostro merito, sgorga e si fonda solo sul Suo 



 

3 

amore gratuito misericordioso e si rivela nella Persona 

di Cristo Gesù, il Figlio amato, nel quale siamo stati 

gratificati e resi figli adottivi a lode della Sua grazia; 

tutto il Progetto del Padre di farci Suoi figli di adozione 

avviene per mezzo di Lui, il Figlio amato, e, in vista di 

Lui.  

Nella seconda parte (vv 15-18), 

l’Apostolo rivela ai Destinatari la finalità 

della sua missione apostolica: è stato 

mandato per aiutarli e guidarli, con la 

grazia divina, alla comprensione piena 

dell’immensa bellezza e grandezza della 

loro vocazione che consiste nella 

conoscenza di Gesù Cristo e la 

comprensione piena della Speranza alla 

quale sono stati chiamati per grazia. 

Paolo, che inizia con il ringraziare Dio 

per le belle notizie di fede, testimoniata 

nella carità, degli Efesini e, 

riconoscendovi il dono divino, passa ad 

implorare da Dio la grazia speciale 

perché questi possano perseverare in 

questa fede, fatta di carità, prima di tutto verso i fratelli 

di fede e di comunità (“verso tutti i santi”) (vv 15-16) e 

invoca per loro il dono dello “Spirito di sapienza e di 

rivelazione” che li spinga e li conduca ad una più 

“profonda conoscenza di Lui”, del Cristo, non solo 

intellettuale, fatta, cioè, solo con gli occhi della mente, 

ma come esperienza vitale ed esistenziale, attraverso 

“gli occhi del cuore”, che sono illuminati dalla 

comunione intima con il Cristo, che rivela e realizza il 

Progetto salvifico del Padre (vv 17-18a). Lo Spirito 

Santo che ci fa conoscere il Mistero di Dio, ci rivela 

anche i contenuti della Speranza cristiana, alla quale 

siamo stati chiamati per grazia (v 18b), e ci ammaestra 

che la “partecipazione alla gloria divina” non percorre 

sentieri individualistici ed egoistici, ma, si concretizza 

solo nella carità, nella condivisone, nella vita 

comunitaria cui partecipano “i santi”, i trasformati, i 

rinati, i ricreati e i rivestiti dal dono di santificazione di 

Dio, per mezzo del Cristo. 

Tutti Noi, “scelti in Cristo”  ad “essere santi e 

immacolati  di fronte a lui nella carità”, vogliamo 

corrispondere a questo Disegno di amore e di salvezza 

che Dio Padre vuole per tutti noi,  nel Figlio Suo, Verbo 

incarnato, Luce senza tramonto, che brilla sul nostro 

volto e che tutte le nostre tenebre non possono né 

offuscare né vincere.  
 

Vangelo Gv 1,1-18 E il Verbo si fece carne  

e venne ad abitare in mezzo a noi;  

e noi abbiamo contemplato la sua gloria, gloria 

come nel Figlio unigenito che viene dal Padre, 

pieno di grazia e di verità  
 

La prima parte del versetto (v 1) pone in parallelo il 

Lògos con la Sapienza, sottolineando che è “stata 

creata” dal Signore “all’inizio della creazione” ed  “è 

stata generata prima di ogni sua opera” (Pr 8,22-25) 

mentre, la Parola-Lògos c’era ed era “presso (pròs) 

Dio”, in intima e permanente relazione con Lui, e “il 

Verbo era Dio”. La preposizione greca “pròs” non indica 

semplice vicinanza, ma esprime questo rapporto intimo 

speciale tra la Parola e Dio: il Lògos non è solo 

“presso” Dio, ma, “è Dio”. 

“Tutto è stato fatto per mezzo di Lui” (v 

3). 

La mediazione del Lògos è totale, 

all’inizio e durante la creazione, e 

continua a permanere e ad essere ‘in 

atto’ in essa: il verbo “ghinomai” 

(aoristo greco, perfetto italiano) 

afferma un’azione avvenuta nel 

passato i cui effetti perdurano nel 

tempo e sono in ‘atto’ e si 

manifestano nel presente, secondo la 

dinamica stessa del movimento 

creativo e redentivo. 

“In lui era la vita e la vita era la luce 

degli uomini;  

la luce splende nelle tenebre  

e le tenebre non l’hanno vinta” (vv 4-5). 

Il Logos, non solo ha in sé la vita ed è Vita, ma anche 

dona la vita, perché risplenda come luce nell’esistenza 

concreta di ogni creatura. 

Il termine, usato da Giovanni per indicare la natura di 

questa “vita”, è “zoè” (v 4a), che non significa “vita 

naturale”, che viene espressa sempre dal sostantivo 

“bìos”, ma, accostata a “luce degli uomini” (v 4b), si 

identifica con “vita eterna”, quella vita eterna “che era 

presso il Padre e che si manifestò a noi” (1 Gv 1,2). 

Dunque, il Lògos “che abbiamo udito, ciò che noi 

abbiamo veduto con i nostri occhi, ciò che noi abbiamo 

contemplato e ciò che le nostre mani hanno toccato”, è 

“il Verbo della vita” (1 Gv 1,1). Il rifiuto del Lògos vita - 

luce viene, qui, solo anticipato e accennato: l’antitesi 

luce-tenebre che indica radicale opposizione tra il piano 

di Dio e quello del “mondo” sarà sviluppato in seguito 

da Giovanni, al quale, ora, preme solo anticiparci la 

certezza della vittoria finale della luce sulle tenebre, del 

bene sul male, della grazia sul peccato, della vita sulla 

morte per mezzo del Lògos! 

 “Venne un uomo mandato da Dio: il suo nome è Giovanni” 

(v 6)”. Il Battista è stato mandato “, quale testimone - 

lampada della Luce vera che veniva nel mondo delle 

tenebre, perché fosse accolta e le tenebre fossero 

eliminate e come “voce” della Parola di vita eterna, da 

ascoltare, accogliere e obbedire. Tutta la sua missione 

si riassume nella finalità affermata: “perché tutti 

credessero per mezzo di lui” (vv 7-8).  

 “Veniva nel mondo la Luce vera, quella che illumina ogni 

uomo. Era nel mondo, ma il mondo non l’ha riconosciuto. 

Venne fra i suoi e i suoi non lo hanno accolto” (vv 9-11). Il 

mondo “non lo ha riconosciuto” e continua a vagare e 

perdersi nelle tenebre. E neanche  i suoi  “lo hanno 



 

4 

accolto!” (vv 9-10). Quel mondo, che era stato creato, 

con sapienza e amore, per mezzo di Lui, non lo ha 

riconosciuto e proprio i “Suoi” non lo hanno accolto! 

“A quanti però l’hanno accolto, ha dato potere di diventare 

figli di Dio: a quelli che credono nel suo nome, i quali non da 

sangue né da volere di carne né da volere di uomo, ma da 

Dio sono stati generati” (vv 12-13). Quanti si aprono alla 

Luce e accolgono il Verbo di Dio, per questa loro 

positiva e attiva accoglienza hanno ricevuto in dono la 

figliolanza divina. La risposta positiva è espressa 

attraverso il verbo “accogliere” (lambàno) che esprime 

accoglienza attiva e partecipazione umana all’evento 

inaugurato dal Verbo, che viene ricevuto e ospitato 

nella propria vita che, perciò, viene dal Verbo 

rigenerata e fatta rinascere. 

All’accoglienza attiva e partecipativa del Verbo, segue 

“il credere nel Suo nome”, la piena adesione alla 

persona, che “si accoglie”, e nella “quale si crede”. 

“Credere nel suo nome”, infatti, dice adesione totale alla 

Persona (Nome) di Colui che si rivela come Parola 

Eterna che si fa carne e come Figlio “Unigenito di Dio” 

(Gv 3,18). Accoglierlo e Credere nel Suo nome 

“conferisce il potere” (exusìa desiderio profondo, 

aspirazione altissima) di conseguire il bene sommo, 

quello di “diventare figli di Dio”. 

Certamente, Giovanni distingue tra la figliolanza del 

Figlio (Hyiòs) e quella “donata” e “conferita” 

all’accogliente credente (tékna), ma, questo non vuole 

dire che la nostra è figliolanza solo apparente e di 

secondo ordine! Lo stesso Giovanni ce lo assicura, 

fugando ogni possibile dubbio: 

“Vedete quale amore ci ha dato il 

Padre per essere chiamati figli di Dio e 

lo siamo realmente! Carissimi noi, fin 

d’ora, siamo figli di Dio” (1 Gv 3,1-2). 

Non dimentichiamo, infine, che 

credere nel nome di Gesù è il fine e 

lo scopo del quarto Vangelo: 

“Queste cose sono state scritte 

affinché voi crediate che Gesú è il 

Cristo, il Figlio di Dio e affinché, 

credendo, abbiate vita nel Suo 

nome” (Gv 20,31).“I quali non da 

sangue né da volere di carne né da 

volere di uomo, ma da Dio sono stati 

generati” (v 13)”. Questo, Paolo in 

sintesi, vuole affermare con queste 

parole: la nuova realtà, la figliolanza divina, non è 

conquista di sforzi e poteri umani, ma solo dono di Dio 

da accogliere, nella piena fiducia e nella radicale 

adesione (credere), quale grazia divina e rispondervi 

con fedeltà e riconoscenza! 

Essere “figli di Dio”, dunque, non è frutto dei nostri 

sforzi umani (come pensavano le religioni ellenistiche), 

ma è dono del Padre, attraverso il Suo Unigenito, che 

“si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi” che 

abbiamo potuto “contemplare  la sua gloria” e  “dalla 

Sua pienezza noi tutti abbiamo ricevuto: Grazia Su Grazia” 

(vv 14- 16). Dio, per mezzo del Figlio Suo, ci ha dato il 

potere di diventare anche noi Suoi figli!  

Questa è la nuova identità della persona che riceve e 

accoglie la grazia - potere di poter divenire figlio di Dio 

mediante il Figlio, che rivela il volto paterno di Dio e 

tutto il Suo amore di Padre per l’umanità.  

“Essere figli di Dio” allora, non può dipendere da alcun 

sforzo o decisione umana, ma la “figliolanza divina” è 

dono “offerto a quanti si fidano” e credono al Lògos e 

perciò a “quanti lo hanno accolto” ha dato ‘il potere’, 

cioè la dignità, di dirsi e di vivere come figli, 

rivolgendosi a Dio come al proprio Padre, perché li ha 

“chiamati ad essere figli” (Gv 3,1a). 

“E il Verbo si fece carne e venne ad abitare in 

mezzo a noi; e noi abbiamo contemplato la sua 

gloria, gloria come nel Figlio unigenito che viene 

dal Padre, pieno di grazia e di verità”(v 15).  
Il Verbo, che “si fece carne”, rivela il Padre (vv 6-

11.18), proclama il Suo progetto e la Sua volontà di 

creatore e liberatore.  Dio, infatti, nessuno lo ha visto, 

e nessuno, dunque, può rivelarcelo se non “il Figlio 

unigenito, che è Dio ed è nel seno del Padre” (v 18). Il 

Lògos abita in mezzo a noi (vv 14-17). Il Figlio di Dio, il 

Suo Verbo, entra nella storia nel modo più impensabile, 

più fragile e più vulnerabile: si fa carne (sarx), non 

semplicemente uomo, ma nella sua “carnalità”, debole, 

contingente e provvisoria (“piantare la tenda”). 

Il riferimento a Mosè e alla Legge (v 17) esprime e 

conferma la superiorità della rivelazione cristologica 

(del Verbo incarnato) su quella 

sinaitica (mosaica): da Mosè viene la 

Legge, dal Logòs incarnato discende 

la pienezza della grazia, della vita, 

della verità. Dunque, la rivelazione di 

Dio del Primo Testamento è solo 

‘ombra’ (della nube attraverso la 

quale Dio scendeva, parlava, 

proclamava la Sua benevolenza, Es 

34, 5-7) rispetto alla pienezza della 

Rivelazione e conoscenza della 

salvezza annunciata e rivelata dal 

Lògos Incarnato. 

Il Lògos ci fa ‘vedere’ il Padre (v 18). 

Vedere, conoscere Dio come Padre, 

è il sogno, l’aspirazione, il desiderio 

più profondo dell’uomo (del suo 

cuore e della sua mente)! Questo anelito inestinguibile, 

solo Lui, colui che non solo è ‘presso’ il Padre, ma 

rivolto costantemente “verso il suo seno” (eis tòn 

kòlpon), il suo Lògos, può farcelo vedere, solo “Egli lo 

ha rivelato” (exeghesato: “lo ha spiegato in dettaglio”). 

Solo Gesù, il Lògos di vita e di verità, può spiegare, 

raccontare, far vedere, far sperimentare, mostrarci e 

farci contemplare il volto del Padre e rivelare e 

mostrare il Suo disegno di amore e di salvezza. 


