
 

1 

 

3a Domenica Ordinaria 25 gennaio 2026 
 

VENITE DIETRO A ME, 
 VI FARÒ PESCATORI DI UOMINI. 

 

Ed essi subito lasciarono le reti,  

la barca e il loro padre e lo seguirono. 
 

Subito dopo il ministero 

del cugino Giovanni e dopo 

il suo arresto, preludio alla 

sua morte, Gesù dal 

deserto torna in Galilea, 

lascia la Sua patria Nazaret 

e si trasferisce, ospite di 

Pietro, a Cafarnao, la città 

posta tra Zabulon e Neftali 

che si affaccia sul lago e da 

dove ‘passava’ la via Maris, 

la principale strada 

commerciale e militare che 

collegava l’Egitto a Damasco. I luoghi del Ministero di 

Gesù si rivestono di valore simbolico e di compimento 

pieno e realizzazione definitiva inaugurata dal Cristo della 

profezia d’Isaia (Prima Lettura). 

Gesù, dunque, inizia la Sua attività salvifica proprio dalla 

Galilea delle genti (i gentili), regione a ridosso dei ‘pagani’ 

e da questi contaminata, popolazione mista di Ebrei e di 

pagani, vista con disprezzo e odiata dai Giudei e 

soprattutto da Gerusalemme da dove tutti si aspettavano 

iniziasse il ministero del Messia! 
 

Convertitevi perché il Regno dei cieli è vicino. 

Gesù riprende la proclamazione del Battista (Gv. 3,2) e 

pone le stesse condizioni essenziali al cambiamento di vita 

e annuncia la ‘vicinanza’ del Regno. Gesù, però, non pone, 

non richiede un rito o un Battesimo di penitenza, ma una 

Sequela come il segno e l’inizio della conversione, 

cambiamento di mentalità, di cuore e di vita. Chiama, 

infatti, i quattro pescatori, i quali, subito, si pongono a 

seguirLo! Dunque, la “grande luce” della Prima comincia 

ad illuminare gli uomini e il ravvedimento/conversione n’è 

il primo dono e la sequela immediata, ne è la 

conseguenza/effetto. Convertirsi consiste, perciò, 

essenzialmente, nel ri-volgersi alla Luce/Gesù, accogliere il 

Regno dei cieli per non impedire a Dio di rivelarsi e di 

agire con amore nella storia e su di Noi. 

Tutti siamo chiamati da Cristo a metterci, ogni giorno, alla 

Sua sequela, perché non può esistere vita cristiana se non 

ci si pone al seguito di Gesù in una personale relazione e 

comunione con Lui. La conversione autentica, dunque, è 

configurazione a Cristo, svestendo l’uomo vecchio che è 

in noi e rivestendoci del nuovo che, come il tralcio, vive 

solo se resta unito al Cristo.  
 

Il regno dei cieli è vicino 

“Il Regno dei cieli’ non indica una struttura teocratica e 

socio-politica, né una nuova legge morale, e neppure una 

nuova religiosità, ma il “farsi incontro” di Dio ad ogni 

uomo, “il rivelarsi del Suo amore che salva”  nel mandarci 

e donarci il Figlio che si fa dono e si offre ai giusti e ai 

peccatori, con particolare “predilezione d’amore” per gli 

ultimi, i poveri, i sofferenti.  
 

Venite dietro a me e Seguitemi 

Gesù ci chiama  a seguirLo nella quotidianità 

Simone e Andrea mentre “gettavano le reti” (v 18), 

Giacomo e Giovanni mentre “le riassettarono” (v 21), 

all’inizio e alla fine del 

loro lavoro, all’inizio e al 

compimento della 

giornata, quindi Gesù 

chiama in ogni momento 

e in ogni circostanza della 

vita ordinaria e se ci 

decidiamo a seguirLo 

senza condizioni (senza 

fare tante domande, 

confronti, paragoni e 

tante storie inutili…), la 

nostra vita diventa subito 

un’altra, trasformata, rinnovata, piena di nuovi contenuti e 

aperta alla conversione permanente e, perciò, alla 

straordinarietà quotidiana. 
 

”Seguitemi”! dice Gesù alle due coppie di fratelli.  Seguire 

Gesù a fare ché? Ce lo farà capire, piano piano, Lui, ora, 

noi dobbiamo solo seguirLo per saper quello che vuole da 

noi, Chi è Lui, Chi  e perché lo ha mandato e che 

dobbiamo fare! Magari dovremo, anche, Noi “pescare”, 

cercare e tirare fuori dall’acqua coloro che rischiano di 

annegare e morire! Vediamo e cerchiamo di scoprire, 

sempre più in profondità, quello che Gesù vuole da 

ciascuno di noi, seguendoLo passo passo, con fiducia e 

perseveranza, e ascoltandoLo attentamente ed eseguendo 

ogni Sua proposta che è sempre per il nostro bene! 
 

Decidersi, finalmente, a seguire Gesù, 

luce del mondo. 

Noi cristiani, raggiunti dalla Sua luce, che ci rende figli della 

luce, siano chiamati a seguirLo per farci divenire Sue 

sentinelle che avvisano che poco resta ancora della notte, 

che l’oscurità sarà vinta dalla grande luce che non abbaglia 

e non acceca, ma vuole rendere  partecipi della Luce vera 

che è la vicinanza e presenza del Signore che cammina con 

noi illuminando la trama così misteriosa e contraddittoria 

della nostra esistenza. 
 

Gesù è Luce che attrae e non acceca, illumina e non abbaglia! 

È la Parola di verità che rivela il vero volto della storia, 

della nostra vita e il fine per cui siamo stati creati. È Parola 

che invita a cercare la felicità vera e la gioia autentica non 

negli effimeri beni del mondo, ma nell’adesione a Cristo 

Gesù, Luce del mondo, Signore della esultanza e della 

pace! Noi, i cristiani, siamo stati costituiti “figli della luce”, 

per portare luce nelle tenebre del nostro mondo. Ma per 

essere figli della luce, dobbiamo prima lasciarci illuminare 

dalla Luce vera per potere illuminare, dobbiamo prima 

lasciarci convertire per poter invitare e poter indicare le 

vie della luce della conversione ai fratelli, che brancolano 

nel buio pesto del peccato! 



 

2 

 

Prima Lettura Isaia 8,23b-9,3 Il popolo, 

 che camminava nelle tenebre, ha visto una 

grande luce; su coloro che abitavano in terra 

tenebrosa una luce rifulse  
 

Il Profeta, finalmente, tra annunci di sventura e di morte, 

lancia un grido e un messaggio di luce di speranza, uno 

sprazzo e un bagliore di vita nuova, serena e felice per il 

popolo che  fin’ora  era brancolante tra tenebre fitte e 

umiliazioni inaudite (8,23b)!  

Nel Testo di oggin è descritto il capovolgimento, disposto 

dal Signore e annunciato dal profeta, della situazione di 

umiliazione e oppressione dei territori di Zabulon e di 

Neftali (“Galilea delle genti”, terra di convivenza tra 

israeliti e pagani) per essere stati assoggettati dall’impero 

Assiro (circa nel 732 a.C.), fino ad essere ridotti ad una 

sua provincia. 

Il profeta Isaia annuncia che quel “passato” di ‘tenebre’ e 

di schiavitù, in un futuro ormai prossimo, sarà cambiato in 

luce e libertà per la “Galilea delle genti”, il popolo che “ha 

camminato nelle tenebre, vedrà una grande luce che su di 

lui, rifulgerà”. Tale radicale capovolgimento farà rifiorire la 

letizia e moltiplicherà la gioia dei momenti più belli, come 

quelli in cui si mietono e si raccolgono i frutti della fatica e 

come quelli intensi e incontenibili di una vittoria sul 

nemico e la conseguente spartizione dei bottini e come 

quel giorno di Madian (Gdc 7) in cui Gedeone fu sconfitto 

miseramente. La ragione, la fonte, il senso e la qualità di 

tanta immensa gioia e indescrivibile letizia, risiede nel fatto 

che il Signore ha spezzato il giogo della schiavitù e 

dell’oppressione del Suo popolo, frantumando la sbarra 

pesante sul suo dorso e il bastone del suo aguzzino. 

Il popolo “camminava” nelle tenebre (9,1) di una 

disperazione senza fine, perché alla sconfitta militare si 

devono assommare i morti ammazzati, le famiglie 

distrutte, la fame, la deportazione, l’esilio. Questo popolo 

finisce per maledire il Re che ha voluto la guerra e persino 

Dio per non aver impedito la sconfitta! In questo quadro 

drammatico e senza vie d’uscite, oscuro  tenebroso, ecco, 

la promessa e l’annuncio della 

“grande  Luce” che dissiperà ogni 

tristezza, moltiplicherà la gioia e 

aumenterà la letizia (9,2a). Dunque, 

quel popolo, nel passato umiliato, 

giacente in terra oscura ed errante 

nelle tenebre, ora, viene  

rischiarato da una grande Luce, la 

Luce del misterioso Piano di Dio 

che, spezzando il giogo servile e  

opprimente, fa scomparire la 

condizione miserevole di prima e la 

trasforma in gioia piena e letizia 

esultante. 

L’Autore di tanta luce è il Signore 

che trasforma e cambia 

radicalmente l’afflizione in esultanza, la condizione 

disonorevole in liberazione e riscatto pieno, le tenebre 

fitte in luce radiosa e splendida! 

La “tenebra”, nella Bibbia è simbolo della “distanza” 

(lontananza) da Dio e del Suo Piano di salvezza: Israele 

senza la guida luminosa del Signore della storia, si 

smarrisce e va alla deriva e affonda in condizioni di 

schiavitù e miseria civile, umana e spirituale.. 

La liberazione è descritta come liberazione luminosa e 

gloriosa che produce la stessa gioia di una mietitura 

festosa e di un raccolto abbondante, di una schiacciante 

vittoria e conseguente spartizione dell’immenso bottino. 

(9,2b). Israele, così, comincia una nuova vita perché il 

Signore lo ha reso forte, invincibile e capace di spezzare il 

giogo umiliante e disonorevole che l’opprimeva al “giorno 

di Madian” (v 3).  
 

Annuncio centrale: è Dio che guida la Storia, la dirige perché 

è l’Unico Signore del Tempo e del mondo degli uomini, del 

popolo che si è eletto e che, perciò, ama e che farà passare 

dal cammino ‘nelle tenebre’ al cammino luminoso e 

glorioso della ‘via del mare’, nella libertà e nella comunione 

con Lui e perciò tra tutti i suoi membri. 

La “grande luce”: la Luce è la prima opera creata da Dio 

ed, insieme è simbolo del dono (possibilità concreta!) che 

Dio offre ad ogni uomo di/per potersi orientare, nella 

trama fitta e drammatica della storia, di poter essere 

ammaestrato (istruito) dalla Toràh (Is. 2,2-5) per potervi 

aderire con tutto il cuore (Is. 8,20). 
 

Salmo 26 Il Signore è mia luce e mia salvezza 
 

Il Signore è mia luce e mia salvezza: di chi avrò timore?  

Il Signore è difesa della mia vita: di chi avrò paura?  
 

Una cosa ho chiesto al Signore, questa sola io cerco: 

abitare nella casa del Signore tutti i giorni della mia vita, 

per contemplare la bellezza del Signore  

e ammirare il suo santuario. 
 

Sono certo di contemplare la bontà del Signore 

nella terra dei viventi. Spera nel Signore,  

sii forte, si rinsaldi il tuo cuore e spera nel Signore.  
 

Il Salmista esprime tutta la sua speranza e si abbandona 

con totale fiducia nel Signore, “sua luce e sua salvezza” di 

fronte ai nemici e nei 

momenti d’insicurezza e di 

solitudine. Professa la sua 

fede nel suo Signore che 

sente, sempre presente e 

vicino per liberarlo da ogni 

rischio e da ogni incertezza e 

paura, e a Lui rivolge il suo 

intimo ardente  di “abitare 

nella Sua casa”, luogo 

dell’intimità e comunione 

con Lui,  per poter ammirare  

e contemplarne la Sua 

bellezza.  

Il Salmo canta la speranza nel 

Signore, che rinvigorisce la 

vita del credente, e la comunione con Lui quale/come 

fonte di gioia e di pace per la vita d’ogni giorno. 



 

3 

 

Seconda Lettura 1 Cor 1,10-13.17 Vi esorto, fratelli, 

a essere tutti unanimi nel parlare,  

perché non vi siano divisioni tra voi 
 

Paolo, l’Apostolo di Gesù Cristo per volontà di Dio”, scrive e, 

insieme al “fratello Sostene”, 

si rivolge, accoratamente 

“alla Chiesa di Dio che è in 

Corinto, a coloro che sono stati 

santificati in Cristo Gesù, 

chiamati ad essere santi” (vv 

1- 2a). L’espressione “Chiesa 

di Dio”, i cui componenti 

sono “i santi per chiamata e 

che sono stati santificati in 

Cristo Gesù”, è così densa di 

contenuti che merita una più 

approfondita massima 

attenzione, perché condensa e riassume le tre note distintive 

su cui si fonda una Comunità cristiana: essere “Chiesa di 

Dio”: la preposizione “di” (genitivo) dice provenienza, 

appartenenza e finalità; riconoscersi in Cristo Gesù, nella Sua 

Persona e vivere nel Suo Vangelo per essere ed agire in 

relazioni di collaborazione e comunione con tutti coloro che 

invocano il nome del Signore Gesù. 

Paolo, che si presenta come “apostolo di Gesù Cristo per 

volontà di Dio” e afferma che il suo ministero non è frutto di 

un’elezione democratica, ma, è dono della misteriosa 

“chiamata di Gesù Cristo” ad un ministero ecclesiale di servizio 

all’intera comunità, si rivolge alla “Chiesa di Dio che è in 

Corinto”, a quanti, cioè, “sono stati santificati in Cristo Gesù”, 

e a tutti “coloro che invocano il nome di Gesù Cristo, Signore 

nostro e loro”. Cosi Paolo definisce i Cristiani senza mai 

chiamarli con questo nome! 

L’Apostolo, nell’indirizzo e nel brevissimo saluto, inizio 

della Lettera, richiama la Comunità di Corinto, lacerata e 

divisa al suo interno, sulla sua immaturità spirituale per non 

aver ancora assimilato alcuni aspetti fondamentali del 

Vangelo e per essersi allontanata dalla centralità e 

sovranità del Cristo. Questi, invece,  sono litigiosi, vivono 

divisi e sparpagliati in corpuscoli   e gruppetti 

contrapposti, che minano l’unità: si riuniscono in comunità 

per dividersi, per contrastarsi, per ferirsi e divorarsi a 

vicenda (v 10), “ciascuno” affermando: “Io sono di Paolo”, “Io 

invece sono di Apollo”, “Io invece di Cefa, “E io di Cristo” (vv 

11-12). Ma, chi di questi è morto su quella croce? Forse 

Paolo o Cefa o Apollo? “Nel nome di chi siete stati 

battezzati? In quello di Paolo o di Cefa o di Apollo?” (v 13). 

Una quarta categoria di persone afferma “io sono di Cristo” e 

non mi interessano le comunità! Ma,  non è il Cristo Capo 

del Corpo (Chiesa-Comunità) e i cristiani non sono 

membra del Corpo che è Cristo? Non è il Cristo Capo del 

Corpo e i Cristiani membra del Suo Corpo?  Infine, Paolo 

ricorda e ribadisce che la sua missione non è quella di 

battezzare, formare e fondare comunità, ma, quella di 

evangelizzare, annunciare il Vangelo di Gesù Cristo e 

Cristo crocifisso, invitando e offrendo la possibilità a 

“coloro che invocano il nome del Signore” di porre al centro il 

Cristo, quale unico Signore e, nel Suo nome, si riuniscano in 

comunità, formino finalmente una cosa sola, uniti in/per/con 

Lui, perché “non venga resa vana in loro la croce di Cristo” (v 

17). 

Paolo rimprovera paternamente 

e richiama fortemente la 

Comunità, muovendola  a 

sollecita conversione, per 

essersi allontanata dalla centralità 

di Cristo, cercando altre forme 

di mediazioni e altre illusorie 

fonti di salvezza alternative e 

riafferma con vigore e chiarezza 

che solo la centralità di Gesù 

Cristo, unico Signore, riporta e 

fonda nella Comunità unità e 

uguaglianza, senza più scissioni e 

divisioni fra “le membra” dello stesso Corpo! E tutti coloro 

che sono inseriti in questo Corpo sono chiamati a vivere e 

ad agire in unità, in pace con tutti, ad avere, nell’unico 

Signore di tutti, gli stessi sentimenti, i Suoi, un medesimo 

amore, lo stesso parlare e un medesimo sentire; togliendo 

ogni divisione, ogni contesa, ogni gelosia, ogni lite, ogni 

frantumazione tra loro (cfr. 1 Cor. 1:10; Fil. 2:2). 

L’Apostolo chiede, anche, ai Corinzi di non gloriarsi né di 

Paolo, né di Apollo, e neppure di Cefa, perché questi sono 

solo ministri del Vangelo e, perché appartengono a Cristo, 

che appartiene a Dio e che li ha comprati a caro prezzo 

del Suo sangue! “Voi siete di Cristo, che è di Dio" (1 Cor. 

3:2-7,9; 21-23), quindi, non dovete gloriarvi degli uomini, 

né di Paolo, né di Apollo, e neppure di Cefa, perché 

appartenete solo a Cristo. 

.  

Vangelo Matteo 4,12-23 Gesù predicava: 

“Convertitevi, perché il Regno dei cieli è vicino” 
 

Matteo, attraverso il suo Vangelo, ci vuole mostrare come 

la vita di Gesù è conforme alla Scrittura e come Questa, 

solo in Lui, trova la sua unità e il suo senso compiuto. 

Tutto il primo Vangelo mira a dimostrare che Gesù non è 

solo il Messia atteso e invocato da Israele, ma è il 

compiersi di quel “mistero divino taciuto per secoli 

eterni” (Rm. 16,25), che guida la storia dell’uomo come 

“Una Grande Luce” e, al solo Suo apparire, l’uomo sente 

la ‘vicinanza’ (l’avvicinarsi) del Regno di Dio al quale è 

chiamato a convertire e conformare la sua vita. 

Gesù, dopo il Battesimo (Mt 3, 13-17) e i quaranta giorni 

trascorsi nel deserto, dove  si lasciò tentare dal diavolo (4, 

1-11), appreso che Giovanni era stato arrestato, lascia 

Nazaret, dove aveva trascorso l’infanzia e la giovinezza, e 

va ad abitare a Cafarnao, in Galilea, compiendo, così, la 

profezia di Isaia 9, 1-2, che presenta il Messia come la luce 

che illuminerà e vincerà le tenebre che opprimono i 

popoli: “Il popolo che camminava nelle tenebre vide una 

grande luce, per quelli che abitavano in regione e ombra di 

morte una luce è sorta” (v 18). Le tribù di Zabulon e 

Neftali,  “Galilea delle genti”, dal suo passato tenebroso e 

oscuro ( nel 732 furono distrutte dagli assiri e furono 



 

4 

 

deportati, facendo giungere, al loro posto, i profughi delle 

terre già conquistate), passeranno ad un futuro radioso e 

splendente perché una luce nuova splenderà su di esse, la 

grande luce di quel “Bambino nato per noi” che sarà 

chiamato “Consigliere ammirabile, Dio potente, Padre per 

sempre, Principe della pace” (Is 9,5). La Sua missione 

salvifica, dunque, è universale perché destinata a tutti, 

anche ai gentili (pagani, “gente meticcia”), e non può essere 

“circoscritta” solo ad Israele. 
 

Zabulon e Neftali sono i nomi di due tribù deportate in 

Assiria, al tempo di Isaia (sec VIII a.C.) dopo l’occupazione 

di Tiglat-Pileser III. I due nomi, poi, sono passati alle terre 

che occupavano. Cosi al tempo di Gesù Zabulon, Neftali e 

la Galilea si corrispondono.  
 

  “Da allora Gesù cominciò a predicare e a dire: 

“Convertitevi, perché il regno dei cieli è vicino” (v 17). 

Convertitevi, un imperativo che annuncia il programma di 

Gesù e richiede subito un cambiamento di mente 

(metanoia) e di cuore per uscire dagli nostri schemi fissi, 

fare ritorno a Dio dal quale ci si era allontanati e aprirci 

alla novità efficace del Vangelo del Regno dei cieli  che “si 

è avvicinato”, nel Figlio di Dio  che lo compirà  nella sua 

pienezza   quando Egli ritornerà.  

Il “Regno dei cieli” è il “Regno di Dio”! Matteo, infatti, si 

rivolge ai Giudei, i quali non nominano mai il Nome di 

Dio, perciò, l’Evangelista scrive “regno dei cieli”.  

“Il Regno di Dio” indica il nuovo ordine e il nuovo stato di 

cose nel quale si riconosce e si accetta la Sovranità di Dio 

e dove sono vinti tutti i poteri che resistono alla Sua 

Volontà. L’espressione “il regno dei cieli (di Dio) è vicino”, 

vuole dichiarare ed affermare che Il Regno di Dio è vicino 

a tutti: non ha frontiere, né muri alzati, è ovunque noi 

siamo, noi viviamo, noi operiamo, in ogni ora e in ogni 

momento. Non bisogna, dunque, cercarlo lontano, perché 

“è vicino”! Basta ascoltare la Parola di Dio e basta 

metterla in pratica!  

Anche il Battista aveva predicato 

l’urgenza della penitenza per la 

conversione in quanto il  Regno di 

Dio è imminente, ma, ora, questo 

Regno annunziato da Giovanni, è 

giunto e si è fatto presente nella 

persona di Gesù Agnello e Figlio 

di Dio. E con Lui, ”da allora 

cominciò” un nuovo inizio in un 

territorio pagano, in quel “popolo 

che abitava nelle tenebre”, “una 

grande luce”, Gesù, il Figlio di Dio, 

è spuntata ed è sorta proprio “per quelli che abitavano in 

regione e ombra di morte” (v 6). 
 

 “Mentre camminava lungo il mare di Galilea, vide due fratelli, 

Simone, chiamato Pietro, e Andrea suo fratello , che gettavano 

le reti in mare: erano pescatori. E disse loro:” Venite dietro a 

me: vi farò pescatori di uomini”! “Ed essi subito lasciarono le 

reti”  (v 20) e “la barca e il loro padre  e lo seguirono” (v 

22). “Subito”!  Se hai incontrato, davvero, Gesù e da Lui ti 

senti chiamare, non puoi assolutamente resistere perché il 

Suo fascino ti prende, la Sua Luce ti avvolge, la Sua Parola 

t’incanta! I primi chiamati accettano subito di cambiare vita 

perché, raggiunti dalla nuova e grande luce che sprigiona 

da Colui che, chiamandoli, li prende, li seduce con il Suo 

amore e si lasciano affascinare e dicono subito “sì”, 

accolgono e seguono immediatamente la Luce che è una 

Persona capace di far ardere il loro cuore con una Parola 

che li chiama con una promessa sorprendente: saranno loro 

a portare la Sua Parola, la Sua Luce di salvezza sino ai 

confini della terra perché il mondo degli uomini diventi 

una sola famiglia, la famiglia di Dio! 
 

“Andando oltre, vide altri due fratelli mentre riparavano, 

insieme con il padre, le reti, li chiamò ed essi lasciarono subito 

la loro barca e il loro padre e lo seguirono” (vv 21-22). 

“Seguitemi!” L’imperativo descrive e definisce la natura del 

vero discepolato: il Suo discepolo deve formarsi solo alla 

sequela del Maestro, deve vivere con Lui, deve esserne da 

Lui intimamente plasmato, deve ascoltare attentamente ed 

eseguire fedelmente i Suoi insegnamenti e osservare i Suoi 

comandamenti, rinunciando, di conseguenza, alle molte 

altre cose, affetti, sicurezze, comodità e ricchezze.  

Vi Farò pescatori di uomini 

La promessa  indica la missione di servizio alla Parola di Dio 

che Gesù affiderà ai Suoi discepoli: per questo li ha 

chiamati, a questo li prepara e li forma a diventare e ad 

essere cercatori di uomini ai quali annunciare Gesù Cristo, la 

Parola Vivente di Dio. Gesù li chiama, come il Padre ha 

chiamato i Profeti, li forma come Dio ha formato i profeti, 

ad essere Annunciatori e Servitori della Parola di Dio. Il 

mare in tanti passi biblici è il regno del caos primordiale, 

del male, dei mostri, dei demoni e della morte. Ora, si può 

comprendere in che cosa consiste la missione che 

ricevono i quattro chiamati ad essere “pescatori di 

uomini”: dovranno contribuire a che tutti gli uomini siano 

strappati dal peccato che si annida e cova in ognuno di noi 

e liberarci dal male che ci conduce a morte.  

“Gesù percorreva tutta la 

Galilea, insegnando  nelle loro 

sinagoghe, annunciando il 

Vangelo del regno e guarendo 

ogni sorte di malattie e di 

infermità nel popolo” (v 23). 

È la presentazione del 

ministero/missione di Gesù: 

annunciare il Vangelo del 

regno di Dio che è  

“vicino” e presente in 

mezzo a voi!’ Maestro della 

Parola nell’insegnarla ad essere ascoltata, accolta e da 

questa essere plasmati e formati a divenire, a loro volta, 

annunciatori e portatori della Bella Notizia; 

 Gesù nella Sua missione compie anche il ministero di 

guarire il popolo da “ogni sorte di malattie e di infermità”, 

realizzando la profezia del Servo di Yhvh che si addossa 

tutte “ le nostre sofferenze, i nostri dolori” e  tutte  “le 

nostre iniquità” e “per le sue piaghe siamo stati guariti” (Is 

53, 4-5). 


