
 

1 

 

4a Domenica Ordinaria 1 febbraio 2026 
 

BEATI GLI OPERATORI DI PACE, PERCHÉ 

SARANNO CHIAMATI FIGLI DI DIO 
 

Matteo, nel primo grande Discorso 

della montagna, presenta le 

Beatitudini come insegnamento 

fondamentale e programma di giuste 

indicazioni da eseguire per seguire 

Gesù, Maestro e modello, e vivere 

da Suoi discepoli. Le Beatitudini 

sono presentate come “le vie” da 

percorrere per raggiungere la vera 

felicità, anche qui in terra. Il 

Discorso, come sappiamo, è il cuore 

e la sintesi di tutto quello che Gesù 

ha prima testimoniato con la Sua vita 

e, poi, annunciato per ammaestrare i 

Suoi e tutti Noi. Quella del Vangelo di oggi, è una 

composizione ordinata e fedele di quanto Gesù ha, 

realmente testimoniato, fatto, annunciato, e insegnato. Gesù, 

Maestro sommo, siede con divina autorevolezza “sul 

monte”, nella sua dimensione simbolica del “luogo” della 

manifestazione di Dio che si rende visibile ed udibile, su 

questo monte, nella Persona e nelle Parole del Figlio 

amato, ora, Maestro autorevole e attraente, seduto in 

mezzo ai Suoi discepoli e alle “folle”, che Egli vede e 

vuole raggiungere con le Sue parole e insegnamenti,  

perché anch’esse possano decidersi a seguirLo. Le 

Beatitudini, perciò, sono un richiamo alla Nostra 

responsabilità a cercare e vivere la “Bellezza” ricreativa 

del Regno di Dio, che si è fatto “vicino” in Cristo Gesù, 

Modello e Compimento definitivo di ogni Beatitudine, per 

noi, proclamate. 
 

“Beati quelli…”! La Beatitudine è gioia pura, felicità 

fondata sulla cura e premura del Creatore che mai si 

allontana, si dimentica e abbandona la sua creatura: Da 

questa verità e certezza sgorga la benedizione che è la 

gioia della nostra vita, nel presente e nel futuro, come 

anche in situazioni di sofferenza, povertà, di pianto e di 

fame! È la gioia - esultanza biblica che comprende e 

raggiunge ogni dimensione della nostra vita, della nostra 

anima, corpo, gioie e dolori, vittorie e sconfitte, cadute e 

rialzate. Dio Padre, per mezzo del Figlio, donato a noi, ci 

detta le Beatitudini, non come costrizioni e pesi, ma 

precise indicazioni per vivere nelle beatitudini e, solo 

perché vuole la nostra felicità-gioia, che nulla e nessuno 

può toglierci, ci indica le Sue vie, da seguire con fiducia e 

totale affidamento, perché la nostra vita sia benedetta, 

beata e gioiosa! 
 

Gesù ci vuole “poveri in spirito”, cioè, umili , fiduciosi e 

bisognosi  di Dio…. (prima Beatitudine v 3); “miti” (v 5), 

“misericordiosi”(v 7), “puri di cuore” (v 8), operosi 

costruttori di pace e fratellanza universale (v 9). 

La prima (v 3) e l’ultima (v 10) Beatitudine  sono 

annunciate al presente, tutte le altre sono espresse al 

futuro, come promessa della ricompensa che Dio stesso 

realizzerà, come ci dicono i passivi al 

futuro: che annunciano un 

escatologico capovolgimento: chi, ora, 

è nel pianto  saranno consolati, i miti 

erediteranno la terra, gli affamati e gli 

assetati saranno saziati, i 

misericordiosi, troveranno 

misericordia, i puri di cuore vedranno 

Dio e coloro che sono insultati e 

perseguitati “a causa” del Vangelo di 

Gesù riceveranno una grande 

“ricompensa nei cieli”. Le promesse, 

che saranno realizzate nel futuro, 

però, non ci devono fare  dimenticare 

che il Discorso delle Beatitudini inizia 

e si conclude  con il maestoso e solenne presente:  ”di 

essi è il regno dei cieli” (vv 3.10). Perciò, chi è nel pianto, 

nella povertà, nell’afflizione, chi è emarginato o 

perseguitato  e insultato a causa del Vangelo (Gesù) deve 

gioire al presente, attendendo il futuro con fiducia 

fondata nella promessa  di Dio, fonte e sorgente della 

vera gioia, perché ribalta i criteri del mondo con la luce di 

speranza e la forza efficace delle sue beatitudini a noi 

donate e alla nostra responsabilità affidate e consegnate. 

La gioia più grande la possono assaporare e sperimentare 

e gustare solo gli umili, i miti, i perseguitati per la giustizia 

e la verità, i misericordiosi, quanti, nel pianto e nelle 

prove della vita, sperano  e sentono più che mai la 

vicinanza di Dio che asciuga le lacrime dal volto dei suoi 

figli, li guarisce, li risolleva e li rende felici qui in terra e li 

ricompenserà “nei cieli”! 
 

Le Beatitudini proclamate da Gesù non sono un’etica per 

pochi né un programma irrealizzabile: sono la promessa di 

vera felicità, possibile e realizzabile, anche, ora, qui in 

terra, offerta a tutti, perché illuminino e guidino la vita, 

soprattutto, degli umiliati e dei poveri, degli oppressi, dei 

perseguitati, dei pacificatori della terra, verso la vera gioia 

e felicità (Vangelo). 

Oggi, Sofonia (2,3;3,12-13), nella prima Lettura, denuncia 

apertamente la situazione non più sostenibile del popolo 

che ha superato ogni limite e perciò provoca l’inevitabile 

venuta “del giorno dell’ira del Signore”, dal quale sarà 

salvato solo un “piccolo resto”, umile e povero, che, 

contrariamente ai ricchi orgogliosi e prepotenti, confida 

solo in Lui e vuole vivere come Suo popolo santo. 

Nel Salmo 145, si canta e si professa la fede nell’unico 

Dio che è protezione, rifugio e unica roccia di salvezza 

per il suo consacrato, l’umile, il povero, l’ultimo. 

Paolo, di fronte alle divisioni nella comunità, continua ad 

offrirci la logica dell’umiltà e della non sopraffazione 

dell’altro e ricorda ai Corinzi (e, oggi,  a tutti Noi!) che a 

ri-dare la speranza e la salvezza non è stata la sapienza 



 

2 

 

umana, prepotente ed orgogliosa e arrogante, ma 

l’apparente stoltezza e debolezza del mistero della Croce.  

Cristo Gesù è la fonte e il fondamento della nostra 

beatitudine, felicità vera e gioia piena, da accogliere e 

testimoniare con la nostra vita, sull’esempio e le 

confessioni di S. Agostino: “Cercavo avidamente onori, 

guadagni, nozze (Conf. VI,6,9) e  “Pur amando la felicità, 

temevo di cercarla dove si trova davvero e la cercavo 

fuggendola” (Conf VI, 11.20) e conclude: “Lontano il 

pensiero che qualsiasi gioia possa rendermi felice”, perché, 

Signore, “Felicità è gioire in Te, di Te, gioire per Te; fuori di 

questa non ve n’è altra” (Conf X, 22,32).  
 

Prima lettura Sofonia 2,3;3,12-13 

Voi tutti, poveri della terra,   

cercate il Signore, eseguite i suoi ordini, cercate la 

giustizia e l’umiltà 
 

Sofonia (“Colui che Dio protegge’), svolge la sua missione 

profetica nel tempo precedente la grande riforma 

religiosa, al tempo del re Giosia (648-609 a.c.), in un 

contesto di idolatria, in cui era caduto  il popolo. Il 

Profeta si presenta, “figlio dell’Etiope” e contemporaneo 

del re Giosia (1,1), e nella sua prima raccolta di Oracoli 

(1,1-2,3) annuncia, tra “minacce”, inviti e promesse,  il 

“Giorno del Signore” che si abbatterà su quanti celebrano 

il culto degli dei stranieri (vv 1, 4-7), (tema centrale), su 

gli alti dignitari della corte (vv 8-9),  su gli opulenti 

commercianti di Gerusalemme (vv 9-11) e sugli  increduli 

(vv 12-13), e conclude con un monito e invito alla 

conversione e con l’esortazione agli “umili della terra” a 

continuare ad eseguire gli ordini divini ed a cercare il 

Signore, la Sua giustizia (2,1-3). L’invito pressante alla 

conversione rivolto da Sofonia agli empi, per potersi 

“trovare al riparo nel giorno dell’ira del Signore è seguito 

dall’esortazione a coloro che invece sono rimasti fedeli al 

Signore: “Cercate il Signore voi tutti, poveri della terra, che 

eseguite i Suoi ordini, cercate la giustizia, cercate l’umiltà; 

forse potrete trovarvi al riparo nel giorno dell’ira del Signore” 

(2,3). In questa espressione, il Profeta riassume tutto il 

suo programma religioso. 

Sofonia, dunque,  compie la sua 

missione profetica in un contesto 

di generale degrado, di immoralità 

e di idolatria. Il profeta minaccia 

sventure su quella  società di 

ricchi e potenti che si illudono di 

sfuggire alla perdizione, loro 

preannunciata, nell’assicurarsi un 

futuro di benessere perché hanno 

accumulato tanti beni.  
 

Nel Testo di oggi, Sofonia, perciò, 

si rivolge a “tutti i poveri della terra”, vittime dei ricchi e 

dei potenti,  e li invita a “cercare il Signore” e ad 

“eseguire i suoi ordini” e a confidare in lui, e non solo per 

sfuggire “il giorno dell’ira del Signore (2,3), ma 

soprattutto per poter far parte di quel “resto di Israele”, 

“popolo umile e povero” per mezzo del quale, il Signore 

Dio realizzerà un popolo nuovo, capovolgendo i criteri e i 

valori sociali e religiosi, in quanto questi “umili e poveri” 

(v 12),  del resto d’Israele, “Non commetteranno più 

iniquità, e non proferiranno menzogna”, ma agiranno con 

giustizia e nella verità, e perciò, “potranno pascolare e 

riposare  senza che alcuno li molesti” ( v 13). 
 

Gli Oracoli profetici annunciano l’intenzione del Signore 

che invita  gli “infedeli” alla  conversione per sfuggire allo 

sterminio e di seguire l’esempio di “quei pochi” umili che 

Lo cercano, eseguono i Suoi comandamenti e scelgono di 

vivere secondo la Sua giustizia. Il Profeta, in sintesi, dopo 

aver pronunciato una serie di oracoli contenenti severi 

giudizi sulle nazioni vicine al regno di Giuda e su 

Gerusalemme, città ribelle ed infedele, contaminata e 

prepotente, conclude offrendo a Sion la speranza e la 

possibilità di essere recuperata, quale città del re di 

Israele che fa ritorno “in mezzo a te” (3,9-20). Deve 

gioire la figlia di Sion, deve rallegrarsi con tutto il cuore, 

‘non deve più temere e non deve più lasciarsi cadere le 

braccia Gerusalemme, perché il Signore tuo Dio in mezzo 

a te è un Salvatore potente, ‘ti rinnoverà con il Suo 

amore’ (vv 16-17). È la misericordia divina che li farà 

ritornare umili e purificati al loro Dio e li renderà capaci 

di cercare, presso di Lui, la giustizia  e la pace. 

Questo piccolo e umile “Resto di Israele”, confiderà “nel 

nome del Signore” e, per questo, non commetterà più 

iniquità, né pronuncerà menzogna; potrà pascolare e 

riposare, perché nessuno gli renderà più tormenti e noie! 
 

Salmo 145 Beati i poveri in spirito 
 

Il Signore rimane fedele per sempre,  

rende giustizia agli oppressi, 

 dà il pane agli affamati. Il Signore libera i prigionieri. 
 

Il Signore ridona la vista ai ciechi, 

 il Signore rialza chi è caduto, il Signore ama i giusti,  

il Signore protegge i forestieri. 
 

Egli sostiene l’orfano e la vedova, ma sconvolge 

 le vie dei malvagi. Il Signore regna per 

sempre, il tuo Dio, o Sion,  

di generazione in generazione. 
 

Il Salmo proclama e assicura la presenza 

fedele e provvidente del Signore per 

tutti coloro che si trovano in situazioni 

di sofferenza, di oppressioni, di 

emarginazione, di povertà. Il Signore 

“rimane fedele per sempre” in difesa e 

in favore dei poveri, tali per diverse 

situazioni di fame, di ingiustizia, di 

persecuzione: Egli è vicino a tutti. Fa giustizia agli 

oppressi, dà la vista ai ciechi, protegge gli stranieri, rialza 

chi è abbattuto, sostiene l’orfano e la vedova, dona il pane 

agli affamati, e sconvolge i malvagi e  protegge i forestieri. 
 



 

3 

 

Seconda Lettura 1Cor 1,26-31  

Chi si vanta, si vanti nel Signore 
 

L’Apostolo, nei versetti precedenti ha 

precisato qual è il fondamento della sua 

fede e il contenuto della sua missione 

apostolica, affermando che Cristo lo ha 

mandato a “predicare il Vangelo, non 

però con un discorso sapiente, “perché 

non venga resa vana la croce di  Cristo” (v 

17) e prosegue: “mentre i Giudei 

chiedono i miracoli e i Greci cercano la 

sapienza, noi predichiamo Cristo 

crocifisso, scandalo per i Giudei, 

stoltezza per i pagani; ma per coloro che 

sono chiamati, sia Giudei che Greci, 

predichiamo Cristo potenza di Dio e 

sapienza di Dio. Perché ciò che è 

stoltezza di Dio è più sapiente degli 

uomini, e ciò che è debolezza di Dio è più forte degli 

uomini (vv 22-25). Ora possiamo comprendere meglio e 

in profondità l’insegnamento del Brano di oggi che mette 

a confronto le due mentalità e concezioni contrastanti: 

sapienza della Croce, che è sapienza e potenza di Dio e la 

sapienza della carne che è stoltezza del mondo. La 

Sapienza della croce è Cristo Crocifisso, la Sapienza 

eterna che rivela il Mistero di Dio che diventa giustizia e 

santificazione per quanti credono in Lui e si lasciano 

liberare dal peccato, riempire dei doni dello Spirito e 

redimere dal Suo sangue, versato sulla Croce. La vera 

sapienza, afferma Paolo, ha al centro la Parola della 

Croce, che manca nei ‘sapienti’, nei potenti e nei nobili 

del mondo, i quali reputano la Croce stoltezza, debolezza, 

sconfitta, fallimento. Ma è solo la Parola della croce a 

rivelarci il misterioso “Disegno sapiente di Dio”: Cristo 

sceglie di morire, per amore e solidarietà, per tutti, 

nessuno escluso. I Cristiani di Corinto vengono 

richiamati, perciò, a riconsiderare la loro vocazione (v 

26): tra voi non ci sono sapientoni e potenti dal punto di 

vista umano, ma, Dio vi ha scelto proprio per questo, 

“per confondere i sapienti, i forti” e i potenti, secondo il 

mondo, come ha scelto “il nulla” per “ridurre al nulla le 

cose che sono”!  (vv 27-28). La scelta della croce, dunque, 

resta ed è la prova forte e chiara che Dio ama tutti e tutti 

vuole salvare, per mezzo della potenza e sapienza della 

croce di Cristo, che è la via –modalità scelta da Dio per 

rivelarci la Sua Identità di Padre pietoso  misericordioso, 

mentre il mondo, assetato di potere avere e dominio, la 

considera un fallimento, una sconfitta, uno “scandalo”, 

una “stoltezza” e una “debolezza”. 

“Ma quello che è stolto per il mondo, Dio lo ha scelto per 

confondere i sapienti; quello che è debole per il mondo, Dio lo 

ha scelto per confondere i forti; quello che è ignobile e 

disprezzato per il mondo, quello che è nulla, Dio lo ha scelto 

per ridurre al nulla le cose che sono, perché nessuno possa 

vantarsi di fronte a Dio”(vv 27-29). Dio, infatti, ha scelto 

chi il mondo giudica e considera “stolto”, per confondere 

i “sapienti” del mondo e ha chiamato chi è “debole” per 

“confondere i forti” del mondo (v 27). 

Inoltre, proprio ciò che il mondo 

“disprezza” e definisce “ignobile” e 

“nulla”, Dio li ha scelti per “ridurre al 

“nulla le cose che sono” (v 26). Così, a 

confronto della Sapienza di Dio, rivelata 

dalla “Sapienza della Croce” di Cristo 

Gesù, ogni presuntuoso orgoglioso 

“vanto” mondano è ridotto “al nulla e, 

perciò,  “nessuno può vantarsi di fronte a 

Dio”, perché tutto ci è stato donato per 

grazia di Dio ed è stato affidato alla 

nostra responsabilità personale e 

comunitaria. 

“Per grazia di Dio”, dunque, “siamo in 

Cristo”, nostra sapienza, giustizia, 

santificazione e redenzione e perciò, possiamo “vantarci” 

solo in Lui (v 30), che ci ha redenti e salvati con la logica 

paradossale della “sapienza della croce”, scandalo e 

stoltezza per il mondo. Nessuno può “vantarsi” perché 

tutto ciò che siamo e che abbiamo è dono, solo dono! 

Tutto ci è stato donato e tutto ancora ci resta a dare! 

Tutto è dono, tutto è grazia! Anche oggi, nella società e 

nella chiesa, ci si comporta da uomini vanagloriosi, cultori 

della propria gloria, senza cercare quella di Dio! Ci si 

vanta, ci si motiva con riferimento a noi stessi e non al 

Signore! Tutto viene da Dio! “Niente”, l'uomo ha di cui 

vantarsi: è pura illusione credere di essere qualcuno da 

noi stessi! Che cos'è la mia forza? Dov’è la mia sapienza? 

Dove sono i miei meriti? Tutto è vanagloria! “Vantarsi” 

nel Signore vuol dire orientarsi verso il Signore, cercare il 

Signore, motivare le proprie scelte in relazione alla Croce 

del Signore. “Vantarsi nel Signore”, mai potrà dire servirsi 

del Signore! Si è grandi e beati, quando e perché si vive nel 

Signore, ci si vanta, ci si motiva con/in riferimento a Gesù 

Cristo, il Crocifisso Risorto! La Croce fonda le 

Beatitudini, anche se queste anticipano la Sua Sapienza e il 

Suo scandalo quello, cioè, di un Dio che sceglie di farsi 

povero con i poveri, l’ultimo con gli ultimi, perché sia 

esclusa ogni possibilità di vanto umano davanti al Suo 

amore inaudito, salvifico e gratuito. Senza la Sapienza della 

Croce, le Beatitudini sono assurde, incomprensibili, 

inaccettabili, ed impraticabili. 
 

Vangelo Matteo 5,1-12a  

Beati i poveri in spirito  

perché di essi è il regno dei cieli 
 

Le Beatitudini, cuore dell’annuncio di Gesù Cristo e unica 

strada da seguire per diventare ed  essere Suoi veri 

discepoli. Gesù chiama alla vera beatitudine, forma ed 

educa alla Sua sequela, designa e definisce chi è 

veramente il beato, anche qui in terra. Attenti, però, a 

non spiritualizzare troppo ciò che Gesù proclama, perché 



 

4 

 

Egli si rivolge a persone concrete, nelle loro difficili 

situazioni storiche ed esistenziali. Gesù parla a persone 

davvero oppresse, sfruttate, dominate da potenti ingiusti 

e corrotti, che perseguitano i Profeti e chi cerca libertà e 

dignità, giustizia e verità. Queste persone concrete sono 

designati beati e proclamati felici! Sono i volti nuovi di 

coloro che si sono lasciati prendere da Gesù e 

trasformare dalla Sua Parola, e Lo hanno seguito. Dietro 

di Lui, le loro situazioni concrete prendevano significati 

nuovi: la povertà diventa ricchezza interiore e ingresso 

nel Regno; il pianto si cambia in consolazione; la mitezza 

ti farà ereditare la terra; la fame e la sete saranno sazietà 

piena e appagamento definitivo; la misericordia genera 

misericordia, la purezza del cuore ti farà vedere e 

contemplare Dio; la pace annunciata e costruita ti darà la 

figliolanza divina; la persecuzione sarà la chiave per 

entrare nel regno; l’insulto gratuito e menzognero, la 

persecuzione subita per difendere e affermare la giustizia, 

ti pone già nell’esultanza per l’immensa ricompensa dei 

cieli! Questo ribaltamento di situazioni negative in positive, 

è possibile solo con Gesù, dietro a Gesù, uniti a Gesù! 

Senza di Lui non saremo mai beati! Le Beatitudini, perciò, 

esigono un’intima relazione con Lui e un’incondizionata 

fiducia in Lui! Le Beatitudini di Gesù, contrariamente a 

quanto richiedeva il fariseismo, con le sue forme devianti 

di religiosità esteriore e ipocrisia, non si fondano sul fare 

e nell’apparire, ma sul nuovo modo di essere, il nuovo 

stile di vita, che scaturisce dal nuovo e vitale rapporto 

con Dio e dall’adesione coerente al Vangelo di Cristo. 

Poniamo attenzione sull’attualità delle Beatitudini, in 

modo più evidente per la prima, i poveri (v 3), e l’ultima, i 

perseguitati “a causa di Cristo e del Suo Vangelo” (vv.11-

12). Le Beatitudini, perciò, non vanno usate per fini 

falsamente consolatori: Gesù annuncia e promette una 

beatitudine non grazie alla sofferenza, ma nonostante la 

sofferenza! Lo scandalo della fame, dell’ingiustizia, della 

povertà, della persecuzione e del 

pianto non possiamo minimizzarlo 

con l’illusoria consolazione o 

promessa di una futura ricompensa! 

Gesù, che ha affrontato tanta 

ingiustizia, che ha voluto avere fame 

e sete, che è stato perseguitato fino 

alla morte in Croce, Egli, che ha 

voluto soffrire come noi, con noi e 

per noi, attesta e vuole assicurarci, 

nelle Beatitudini, che il male ha solo 

una penultima parola: non è la prima 

e non avrà l’ultima! 
 

Chi non vorrebbe essere beato e 

felice? Tutti aspiriamo a tanta felicità, ma, non tutti 

seguono la stessa via per raggiungerla e trovarla. La via 

maestra delle Beatitudini, dunque, è sentire il bisogno della 

conversione e ricominciare ad andare alla fonte della vera 

felicità: l’incontro e la comunione con Dio.  

I poveri (ebraico anawim) sono coloro che sia 

materialmente sia spiritualmente dipendono 

esclusivamente da Dio e ripongono in Lui ogni fiducia e 

speranza. Ma chi sono i poveri? Solo chi non ha nulla per 

sopravvivere? O anche chi, pur disponendo del necessario 

per vivere, si tiene libero dalle cose e le usa con 

rettitudine e secondo giustizia, condividendo i beni 

ricevuti con i fratelli più poveri?  
 

Nelle Beatitudini Gesù propone una povertà spirituale, 

ancora più sublime della povertà materiale! La povertà 

spirituale, infatti, è scelta personale di libertà e per 

amore, non è imposizione e conseguenza di ingiustizie e 

di sopraffazioni e di angherie altrui! La povertà spirituale, 

che ci fa dipendere solo da Dio, Datore di ogni bene, è la 

beatitudine che riassume tutte le altre, perché predispone 

all’umiltà che favorisce la conversione, la ricerca 

permanente di Dio, unico Signore. Tutti, allora, possono 

essere e devono farsi poveri: i poveri privi di mezzi 

perché Dio non li abbandonerà mai e li difenderà sempre; 

i possidenti materiali, chiamati a non considerare i beni 

come il bene ultimo ed a non essere usati da questi; a 

convertirsi per condividerli e porli al servizio del bene 

comune e della fratellanza universale, ponendo in Dio il 

proprio futuro e la propria salvezza e non sulle cose 

possedute che, in realtà, li posseggono e li rendono 

schiavi! La vera povertà è libertà dalle cose, è povertà 

amata e scelta per amore, che diviene capacità di 

accontentarsi del necessario, ed è la condizione 

indispensabile per la convivenza pacifica e per superare 

ogni ingiustizia e ogni sopruso e violenza. È scelta di vita 

che impegna costantemente per la giustizia, la solidarietà 

e fratellanza, ma, esclude ogni tipo di violenza. 

I veri beati-felici, anche qui in terra,  ci dice Gesù saranno 

i poveri, i miti, i mansueti, gli umili, i perseguitati, i 

piangenti, gli oppressi, i puri di cuore e i misericordiosi! 

Le Beatitudini sono pronunciate a partire da 

un’esperienza, da un vissuto concreto. La 

stessa dichiarazione (Beati) e motivazione 

(perché) trovano il loro fondamento nella 

stessa esperienza di Gesù che li formula: 

per Lui povertà in spirito e mitezza, 

persecuzione e misericordia a causa della 

giustizia, sono state causa di Beatitudine.  

Dunque, le Beatitudini, prima di essere 

consigli, suggerimenti e sollecitazioni, 

sono rivelazione e testimonianza del 

vissuto di Gesù e della Sua felicità. 

Felicità per Gesù è appartenere al 

Padre! La Sua filialità è scandita nella 

Preghiera e si realizza nel compiere la 

Sua volontà. Possiamo dire, in una solenne parola: 

Gesù è la somma “Beatitudine”! Solo se guarda a Lui, il 

Cristiano può capire, può comprendere, può 

incamminarsi in essa e può rifletterne la luce. 


