42 Domenica Ordinaria | febbraio 2026

BEATI GLI OPERATORI DI PACE, PERCHE
SARANNO CHIAMATI FIGLI DI DIO

BEATI VOI ...

Matteo, nel primo grande Discorso
della  montagna, presenta le
Beatitudini come insegnamento
fondamentale e programma di giuste
indicazioni da eseguire per seguire
Gesu, Maestro e modello, e vivere
da Suoi discepoli. Le Beatitudini
sono presentate come “le vie” da
percorrere per raggiungere la vera
felicita, anche qui in terra. |l
Discorso, come sappiamo, € il cuore
e la sintesi di tutto quello che Gesu
ha prima testimoniato con la Sua vita
e, pPoi, annunciato per ammaestrare i
Suoi e tutti Noi.
composizione ordinata e fedele di quanto Gesu ha,
realmente testimoniato, fatto, annunciato, e insegnato. Gesu,
Maestro sommo, siede con divina autorevolezza “sul
monte”, nella sua dimensione simbolica del “luogo” della
manifestazione di Dio che si rende visibile ed udibile, su
questo monte, nella Persona e nelle Parole del Figlio
amato, ora, Maestro autorevole e attraente, seduto in
mezzo ai Suoi discepoli e alle “folle”, che Egli vede e
vuole raggiungere con le Sue parole e insegnamenti,
perché anch’esse possano decidersi a seguirlo. Le
Beatitudini, percio, sono un richiamo alla Nostra
responsabilita a cercare e vivere la “Bellezza” ricreativa
del Regno di Dio, che si e fatto “vicino” in Cristo Gesu,
Modello e Compimento definitivo di ogni Beatitudine, per
oi, proclamate.

)"

“Beati quelli...”! La Beatitudine € gioia pura, felicita
fondata sulla cura e premura del Creatore che mai si
allontana, si dimentica e abbandona la sua creatura: Da
questa verita e certezza sgorga la benedizione che € la
gioia della nostra vita, nel presente e nel futuro, come
anche in situazioni di sofferenza, poverta, di pianto e di
fame! E la gioia - esultanza biblica che comprende e
raggiunge ogni dimensione della nostra vita, della nostra
anima, corpo, gioie e dolori, vittorie e sconfitte, cadute e
rialzate. Dio Padre, per mezzo del Figlio, donato a noi, ci
detta le Beatitudini, non come costrizioni e pesi, ma
precise indicazioni per vivere nelle beatitudini e, solo
perché vuole la nostra felicita-gioia, che nulla e nessuno
puo toglierci, ci indica le Sue vie, da seguire con fiducia e
totale affidamento, perché la nostra vita sia benedetta,
beata e gioiosa!

Gesu ci vuole “poveri in spirito”, cioe, umili , fiduciosi e
bisognosi di Dio.... (prima Beatitudine v 3); “miti” (v 5),
“misericordiosi”’(v 7), “puri di cuore” (v 8), operosi
costruttori di pace e fratellanza universale (v 9).

Quella del Vangelo di oggi, e una

La prima (v 3) e lultima (v 10) Beatitudine sono
annunciate al presente, tutte le altre sono espresse al
futuro, come promessa della ricompensa che Dio stesso
realizzera, come ci dicono i passivi al
futuro: che annunciano un
escatologico capovolgimento: chi, ora,
€ nel pianto saranno consolati, i miti
erediteranno la terra, gli affamati e gli

assetati saranno saziati, i
misericordiosi, troveranno
misericordia, i puri di cuore vedranno
Dio e coloro che sono insultati e
perseguitati “a causa” del Vangelo di
Gesu  riceveranno  una  grande
“ricompensa nei cieli”. Le promesse,
che saranno realizzate nel futuro,

pero, non ci devono fare dimenticare
S che il Discorso delle Beatitudini inizia
e si conclude con il maestoso e solenne presente: "di
essi € il regno dei cieli” (vv 3.10). Percio, chi € nel pianto,
nella poverta, nellafflizione, chi & emarginato o
perseguitato e insultato a causa del Vangelo (Gesu) deve
gioire al presente, attendendo il futuro con fiducia
fondata nella promessa di Dio, fonte e sorgente della
vera gioia, perché ribalta i criteri del mondo con la luce di
speranza e la forza efficace delle sue beatitudini a noi
donate e alla nostra responsabilita affidate e consegnate.

La gioia piu grande la possono assaporare e sperimentare
e gustare solo gli umili, i miti, i perseguitati per la giustizia
e la verita, i misericordiosi, quanti, nel pianto e nelle
prove della vita, sperano e sentono piu che mai la
vicinanza di Dio che asciuga le lacrime dal volto dei suoi
figli, li guarisce, li risolleva e li rende felici qui in terra e li

”)

ricompensera “nei cieli”!

Le Beatitudini proclamate da Gesu non sono un’etica per
pochi né un programma irrealizzabile: sono la promessa di
vera felicita, possibile e realizzabile, anche, ora, qui in
terra, offerta a tutti, perché illuminino e guidino la vita,
soprattutto, degli umiliati e dei poveri, degli oppressi, dei
perseguitati, dei pacificatori della terra, verso la vera gioia
e felicita (Vangelo).

Oggi, Sofonia (2,3;3,12-13), nella prima Lettura, denuncia
apertamente la situazione non piu sostenibile del popolo
che ha superato ogni limite e percio provoca l'inevitabile
venuta “del giorno dell'ira del Signore”, dal quale sara
salvato solo un “piccolo resto”, umile e povero, che,
contrariamente ai ricchi orgogliosi e prepotenti, confida
solo in Lui e vuole vivere come Suo popolo santo.

Nel Salmo 145, si canta e si professa la fede nell’unico
Dio che & protezione, rifugio e unica roccia di salvezza
per il suo consacrato, I'umile, il povero, I'ultimo.

Paolo, di fronte alle divisioni nella comunita, continua ad
offrirci la logica dellumilta e della non sopraffazione
dell’altro e ricorda ai Corinzi (e, oggi, a tutti Noi!) che a
ri-dare la speranza e la salvezza non ¢ stata la sapienza

1



umana, prepotente ed orgogliosa e arrogante, ma
I'apparente stoltezza e debolezza del mistero della Croce.
Cristo Gesu e la fonte e il fondamento della nostra
beatitudine, felicita vera e gioia piena, da accogliere e
testimoniare con la nostra vita, sul’esempio e le
confessioni di S. Agostino: “Cercavo avidamente onori,
guadagni, nozze (Conf. V1,6,9) e “Pur amando la felicita,
temevo di cercarla dove si trova davvero e la cercavo
fuggendola” (Conf VI, 11.20) e conclude: “Lontano il
pensiero che qualsiasi gioia possa rendermi felice”, perché,
Signore, “Felicita é gioire in Te, di Te, gioire per Te; fuori di
questa non ve n’é altra” (Conf X, 22,32).

Prima lettura Sofonia 2,3;3,12-13

Voi tutti, poveri della terra,

cercate il Signore, eseguite i suoi ordini, cercate la
giustizia e 'umilta

Sofonia (“Colui che Dio protegge’), svolge la sua missione
profetica nel tempo precedente la grande riforma
religiosa, al tempo del re Giosia (648-609 a.c.), in un
contesto di idolatria, in cui era caduto il popolo. I
Profeta si presenta, “figlio dell’Etiope” e contemporaneo
del re Giosia (I,1), e nella sua prima raccolta di Oracoli
(1,1-2,3) annuncia, tra “minacce”, inviti e promesse, il
“Giorno del Signore” che si abbattera su quanti celebrano
il culto degli dei stranieri (vv I, 4-7), (tema centrale), su
gli alti dignitari della corte (vv 8-9), su gli opulenti
commercianti di Gerusalemme (vv 9-11) e sugli increduli
(vw 12-13), e conclude con un monito e invito alla
conversione e con I'esortazione agli “umili della terra” a
continuare ad eseguire gli ordini divini ed a cercare il
Signore, la Sua giustizia (2,1-3). Linvito pressante alla
conversione rivolto da Sofonia agli empi, per potersi
“trovare al riparo nel giorno dellira del Signore € seguito
dall’esortazione a coloro che invece sono rimasti fedeli al
Signore: “Cercate il Signore voi tutti, poveri della terra, che
eseguite i Suoi ordini, cercate la giustizia, cercate l'umilta;
forse potrete trovarvi al riparo nel giorno dellira del Signore”
(2,3). In questa espressione, il Profeta riassume tutto il
suo programma religioso.

Sofonia, dunque, compie la sua
missione profetica in un contesto
di generale degrado, di immoralita
e di idolatria. Il profeta minaccia
sventure su quella  societa di
ricchi e potenti che si illudono di
sfuggire alla perdizione, loro
preannunciata, nell’assicurarsi un
futuro di benessere perché hanno
accumulato tanti beni.

s

Nel Testo di oggi, Sofonia, percio,

si rivolge a “tutti i poveri della terra”, vittime dei ricchi e
dei potenti, e li invita a “cercare il Signore” e ad
“eseguire i suoi ordini” e a confidare in lui, e non solo per
sfuggire “il giorno dellira del Signore (2,3), ma

gmﬁ*e rimane
fedele per sempre

soprattutto per poter far parte di quel “resto di Israele”,
“popolo umile e povero” per mezzo del quale, il Signore
Dio realizzera un popolo nuovo, capovolgendo i criteri e i
valori sociali e religiosi, in quanto questi “umili e poveri”
(v 12), del resto d’Israele, “Non commetteranno piu
iniquita, e non proferiranno menzogna”, ma agiranno con
giustizia e nella verita, e percio, “potranno pascolare e
riposare senza che alcuno li molesti” (v 13).

Gli Oracoli profetici annunciano I'intenzione del Signore
che invita gli “infedeli” alla conversione per sfuggire allo
sterminio e di seguire 'esempio di “quei pochi” umili che
Lo cercano, eseguono i Suoi comandamenti e scelgono di
vivere secondo la Sua giustizia. Il Profeta, in sintesi, dopo
aver pronunciato una serie di oracoli contenenti severi
giudizi sulle nazioni vicine al regno di Giuda e su
Gerusalemme, citta ribelle ed infedele, contaminata e
prepotente, conclude offrendo a Sion la speranza e la
possibilita di essere recuperata, quale citta del re di
Israele che fa ritorno “in mezzo a te” (3,9-20). Deve
gioire la figlia di Sion, deve rallegrarsi con tutto il cuore,
‘non deve piu temere e non deve piu lasciarsi cadere le
braccia Gerusalemme, perché il Signore tuo Dio in mezzo
a te €& un Salvatore potente, ‘ti rinnovera con il Suo
amore’ (w 16-17). E la misericordia divina che li fara
ritornare umili e purificati al loro Dio e li rendera capaci
di cercare, presso di Lui, la giustizia e la pace.

Questo piccolo e umile “Resto di Israele”, confidera “nel
nome del Signore” e, per questo, non commettera piu
iniquita, né pronuncera menzogna; potra pascolare e
riposare, perché nessuno gli rendera piu tormenti e noie!

Salmo 145 Beati i poveri in spirito

Il Signore rimane fedele per sempre,
rende giustizia agli oppressi,
da il pane agli affamati. Il Signore libera i prigionieri.
Il Signore ridona la vista ai ciechi,
il Signore rialza chi é caduto, il Signore ama i giusti,
il Signore protegge i forestieri.

Egll sostiene 'orfano e la vedova, ma sconvolge
le vie dei malvagi. Il Signore regna per
sempre, il tuo Dio, o Sion,
di generazione in generazione.

Il Salmo proclama e assicura la presenza
fedele e provvidente del Signore per
tutti coloro che si trovano in situazioni
di sofferenza, di oppressioni, di
emarginazione, di poverta. Il Signore
“rimane fedele per sempre” in difesa e
in favore dei poveri, tali per diverse
situazioni di fame, di ingiustizia, di
persecuzione: Egli e vicino a tutti. Fa giustizia agli
oppressi, da la vista ai ciechi, protegge gli stranieri, rialza
chi e abbattuto, sostiene I'orfano e la vedova, dona il pane
agli affamati, e sconvolge i malvagi e protegge i forestieri.

2



Seconda Lettura | Cor 1,26-31
Chi si vanta, si vanti nel Signore

L’Apostolo, nei versetti precedenti ha
precisato qual € il fondamento della sua
fede e il contenuto della sua missione
apostolica, affermando che Cristo lo ha
mandato a “predicare il Vangelo, non
pero con un discorso sapiente, “perché
non venga resa vana la croce di Cristo” (v
I7) e prosegue: “mentre i Giudei
chiedono i miracoli e i Greci cercano la
sapienza, noi predichiamo  Cristo
crocifisso, scandalo per i Giudei,
stoltezza per i pagani; ma per coloro che
sono chiamati, sia Giudei che Greci,
predichiamo Cristo potenza di Dio e
sapienza di Dio. Perché cio che e
stoltezza di Dio e piu sapiente degli
uomini, e cio che & debolezza di Dio e piu forte degli
uomini (vv 22-25). Ora possiamo comprendere meglio e
in profondita I'insegnamento del Brano di oggi che mette
a confronto le due mentalita e concezioni contrastanti:
sapienza della Croce, che & sapienza e potenza di Dio e la
sapienza della carne che & stoltezza del mondo. La
Sapienza della croce é Cristo Crocifisso, la Sapienza
eterna che rivela il Mistero di Dio che diventa giustizia e
santificazione per quanti credono in Lui e si lasciano
liberare dal peccato, riempire dei doni dello Spirito e
redimere dal Suo sangue, versato sulla Croce. La vera
sapienza, afferma Paolo, ha al centro la Parola della
Croce, che manca nei ‘sapienti’, nei potenti e nei nobili
del mondo, i quali reputano la Croce stoltezza, debolezza,
sconfitta, fallimento. Ma & solo la Parola della croce a
rivelarci il misterioso “Disegno sapiente di Dio”: Cristo
sceglie di morire, per amore e solidarieta, per tutti,
nessuno escluso. | Cristiani di Corinto vengono
richiamati, percio, a riconsiderare la loro vocazione (v
26): tra voi non ci sono sapientoni e potenti dal punto di
vista umano, ma, Dio vi ha scelto proprio per questo,
“per confondere i sapienti, i forti’ e i potenti, secondo il
mondo, come ha scelto “il nulla” per “ridurre al nulla le
cose che sono”! (vv 27-28). La scelta della croce, dunque,
resta ed ¢ la prova forte e chiara che Dio ama tutti e tutti
vuole salvare, per mezzo della potenza e sapienza della
croce di Cristo, che ¢ la via —modalita scelta da Dio per
rivelarci la Sua Identita di Padre pietoso misericordioso,
mentre il mondo, assetato di potere avere e dominio, la
considera un fallimento, una sconfitta, uno “scandalo”,
una “stoltezza” e una “debolezza”.

“Ma quello che é stolto per il mondo, Dio lo ha scelto per
confondere i sapienti; quello che é debole per il mondo, Dio lo
ha scelto per confondere i forti; quello che é ignobile e
disprezzato per il mondo, quello che é nulla, Dio lo ha scelto
per ridurre al nulla le cose che sono, perché nessuno possa
vantarsi di fronte a Dio”(vv 27-29). Dio, infatti, ha scelto

CHI S1VANTA, SI
VANTLNEL SIGNORE

chi il mondo giudica e considera “stolto”, per confondere
i “sapienti” del mondo e ha chiamato chi ¢ “debole” per
“confondere i forti” del mondo (v 27).
Inoltre, proprio cio che il mondo
“disprezza” e definisce “ignobile” e
“nulla”, Dio li ha scelti per “ridurre al
“nulla le cose che sono” (v 26). Cosi, a
confronto della Sapienza di Dio, rivelata
dalla “Sapienza della Croce” di Cristo
Gesu, ogni presuntuoso orgoglioso
“vanto” mondano & ridotto “al nulla e,
percio, “nessuno pud vantarsi di fronte a
Dio”, perché tutto ci e stato donato per
grazia di Dio ed & stato affidato alla

nostra  responsabilita  personale e
comunitaria.

“Per grazia di Dio”, dunque, “siamo in
Cristo”, nostra  sapienza,  giustizia,

santificazione e redenzione e percio, possiamo ‘“vantarci”
solo in Lui (v 30), che ci ha redenti e salvati con la logica
paradossale della “sapienza della croce”, scandalo e
stoltezza per il mondo. Nessuno puo “vantarsi” perché
tutto cio che siamo e che abbiamo & dono, solo dono!
Tutto ci e stato donato e tutto ancora ci resta a dare!
Tutto € dono, tutto € grazia! Anche oggi, nella societa e
nella chiesa, ci si comporta da uomini vanagloriosi, cultori
della propria gloria, senza cercare quella di Dio! Ci si
vanta, ci si motiva con riferimento a noi stessi e non al
Signore! Tutto viene da Dio! “Niente”, I'uomo ha di cui
vantarsi: € pura illusione credere di essere qualcuno da
noi stessi! Che cos'e la mia forza? Dov’e la mia sapienza?
Dove sono i miei meriti? Tutto & vanagloria! “Vantarsi”
nel Signore vuol dire orientarsi verso il Signore, cercare il
Signore, motivare le proprie scelte in relazione alla Croce
del Signore. “Vantarsi nel Signore”, mai potra dire servirsi
del Signore! Si e grandi e beati, quando e perché si vive nel
Signore, ci si vanta, ci si motiva con/in riferimento a Gesu
Cristo, il Crocifisso Risorto! La Croce fonda le
Beatitudini, anche se queste anticipano la Sua Sapienza e il
Suo scandalo quello, ciog, di un Dio che sceglie di farsi
povero con i poveri, l'ultimo con gli ultimi, perché sia
esclusa ogni possibilita di vanto umano davanti al Suo
amore inaudito, salvifico e gratuito. Senza la Sapienza della
Croce, le Beatitudini sono assurde, incomprensibili,
inaccettabili, ed impraticabili.

Vangelo Matteo 5,1-12a
Beati i poveri in spirito
perché di essi ¢ il regno dei cieli

Le Beatitudini, cuore dell’annuncio di Gesu Cristo e unica
strada da seguire per diventare ed essere Suoi veri
discepoli. Gesu chiama alla vera beatitudine, forma ed
educa alla Sua sequela, designa e definisce chi &
veramente il beato, anche qui in terra. Attenti, pero, a
non spiritualizzare troppo cio che Gesu proclama, perché

3



Egli si rivolge a persone concrete, nelle loro difficili
situazioni storiche ed esistenziali. Gesu parla a persone
davvero oppresse, sfruttate, dominate da potenti ingiusti
e corrotti, che perseguitano i Profeti e chi cerca liberta e
dignita, giustizia e verita. Queste persone concrete sono
designati beati e proclamati felici! Sono i volti nuovi di
coloro che si sono lasciati prendere da Gesu e
trasformare dalla Sua Parola, e Lo hanno seguito. Dietro
di Lui, le loro situazioni concrete prendevano significati
nuovi: la poverta diventa ricchezza interiore e ingresso
nel Regno; il pianto si cambia in consolazione; la mitezza
ti fara ereditare la terra; la fame e la sete saranno sazieta
piena e appagamento definitivo; la misericordia genera
misericordia, la purezza del cuore ti fara vedere e
contemplare Dio; la pace annunciata e costruita ti dara la
figliolanza divina; la persecuzione sara la chiave per
entrare nel regno; l'insulto gratuito e menzognero, la
persecuzione subita per difendere e affermare la giustizia,
ti pone gia nell’esultanza per I'immensa ricompensa dei
cieli! Questo ribaltamento di situazioni negative in positive,
€ possibile solo con Gesu, dietro a Gesu, uniti a Gesu!
Senza di Lui non saremo mai beati! Le Beatitudini, percio,
esigono un’intima relazione con Lui e un’incondizionata
fiducia in Lui! Le Beatitudini di Gesu, contrariamente a
quanto richiedeva il fariseismo, con le sue forme devianti
di religiosita esteriore e ipocrisia, non si fondano sul fare
e nell’apparire, ma sul nuovo modo di essere, il nuovo
stile di vita, che scaturisce dal nuovo e vitale rapporto
con Dio e dall’adesione coerente al Vangelo di Cristo.
Poniamo attenzione sull’attuadlita delle Beatitudini, in
modo piu evidente per la prima, i poveri (v 3), e l'ultima, i
perseguitati “a causa di Cristo e del Suo Vangelo” (vv.l1-
12). Le Beatitudini, percio, non vanno usate per fini
falsamente consolatori: Gesu annuncia e promette una
beatitudine non grazie alla sofferenza, ma nonostante la
sofferenza! Lo scandalo della fame, dell’ingiustizia, della
poverta, della persecuzione e del
pianto non possiamo minimizzarlo
con [lillusoria  consolazione o
promessa di una futura ricompensa!
Gesu, che ha affrontato tanta
ingiustizia, che ha voluto avere fame
e sete, che ¢ stato perseguitato fino
alla morte in Croce, Egli, che ha
voluto soffrire come noi, con noi e
per noi, attesta e vuole assicurarci,
nelle Beatitudini, che il male ha solo
una penultima parola: non ¢ la prima
e non avra l'ultima!

\ P

e

Chi non vorrebbe essere beato e
felice? Tutti aspiriamo a tanta felicita, ma, non tutti
seguono la stessa via per raggiungerla e trovarla. La via
maestra delle Beatitudini, dunque, ¢ sentire il bisogno della
conversione e ricominciare ad andare alla fonte della vera
felicita: I'incontro e la comunione con Dio.

Beati quelli che sono
nel pianto, perché
saranno consolati

| poveri (ebraico anawim) sono coloro che sia
materialmente sia spiritualmente dipendono
esclusivamente da Dio e ripongono in Lui ogni fiducia e
speranza. Ma chi sono i poveri? Solo chi non ha nulla per
sopravvivere! O anche chi, pur disponendo del necessario
per vivere, si tiene libero dalle cose e le usa con
rettitudine e secondo giustizia, condividendo i beni
ricevuti con i fratelli piu poveri?

Nelle Beatitudini Gesu propone una povertd spirituale,
ancora piu sublime della poverta materiale! La poverta
spirituale, infatti, € scelta personale di liberta e per
amore, non € imposizione e conseguenza di ingiustizie e
di sopraffazioni e di angherie altrui! La poverta spirituale,
che ci fa dipendere solo da Dio, Datore di ogni bene, € la
beatitudine che riassume tutte le altre, perché predispone
allumilta che favorisce la conversione, la ricerca
permanente di Dio, unico Signore. Tutti, allora, possono
essere e devono farsi poveri: i poveri privi di mezzi
perché Dio non li abbandonera mai e li difendera sempre;
i possidenti materiali, chiamati a non considerare i beni
come il bene ultimo ed a non essere usati da questi; a
convertirsi per condividerli e porli al servizio del bene
comune e della fratellanza universale, ponendo in Dio il
proprio futuro e la propria salvezza e non sulle cose
possedute che, in realta, |li posseggono e li rendono
schiavi! La vera poverta € liberta dalle cose, & poverta
amata e scelta per amore, che diviene capacita di
accontentarsi del necessario, ed & la condizione
indispensabile per la convivenza pacifica e per superare
ogni ingiustizia e ogni sopruso e violenza. E scelta di vita
che impegna costantemente per la giustizia, la solidarieta
e fratellanza, ma, esclude ogni tipo di violenza.

| veri beati-felici, anche qui in terra, ci dice Gesu saranno
i poveri, i miti, i mansueti, gli umili, i perseguitati, i
piangenti, gli oppressi, i puri di cuore e i misericordiosi!
Le Beatitudini sono pronunciate a partire da
un’esperienza, da un vissuto concreto. La
stessa dichiarazione (Beati) e motivazione
(perché) trovano il loro fondamento nella
stessa esperienza di Gesu che li formula:
per Lui poverta in spirito e mitezza,
persecuzione e misericordia a causa della
giustizia, sono state causa di Beatitudine.
Dunque, le Beatitudini, prima di essere
consigli, suggerimenti e sollecitazioni,
sono rivelazione e testimonianza del
vissuto di Gesu e della Sua felicita.
Felicita per Gesu e appartenere al
Padre! La Sua filialita e scandita nella
Preghiera e si realizza nel compiere la
Sua volonta. Possiamo dire, in una solenne parola:
Gesu e la somma “Beatitudine”! Solo se guarda a Lui, il
Cristiano puo capire, puo comprendere, Ppuo
incamminarsi in essa e puo rifletterne la luce.




