
 

1 

    

5a Domenica Ordinaria 8 febbraio 2026 
 

ESSERE SALE DELLA TERRA 

E LUCE DEL MONDO 
 

Identità e Missione dei discepoli di Gesù 
 

Voi “sale della terra” e “luce del mondo”! 

È questa la vera identità e missione d’ogni 

Battezzato e della Chiesa. Ma se il sale 

perdesse la sua efficacia e diventasse scipito? 

E se la luce accesa, invcece di porla sul 

lucerniere, la si ponesse sotto il moggio o 

sotto il letto?  

Sale e luce, immagini che indicano quale deve 

essere l’identità e la missione (funzione) dei 

veri discepoli di Gesù: sale della terra e luce 

e del mondo. Siate ciò che siete chiamati ad 

essere: sale che comunica e dà sapore al cibo, 

lo purifica, lo preserva e lo conserva; luce, che illumina i 

passi, rassicura il cuore, rischiara la mente, rende  

luminosa la casa e chiara ogni cosa. “Con le vostre opere 

buone e belle”, testimoniate di essere sale della terra e 

luce, posta sul candelabro, affinché “tutti coloro che sono 

nella casa” e “rendano gloria al Padre vostro che è nei cieli”. 
 

Il sale comunica e dona il gusto e il sapore al cibo, solo 

”sciogliendosi” e “perdendosi” in esso, così, la luce 

illumina tutti quelli che sono  in casa, solo se è e rimane 

accesa e solo se è posta sul lucerniere. Tutto questo 

deve essere testimoniato dalle “opere belle e buone”,  

che il discepolo, chiamato ad essere luce del mondo e 

sale della terra, deve compiere per la gloria di Dio e il 

bene dei fratelli e, mai, per un suo interesse o 

tornaconto, e queste devono manifestare l’amore e la 

misericordia di Dio agli uomini che a lui si convertono e 

a lui rendono  gloria e onore. 

I veri discepoli di Gesù, chiamati ad essere sale della 

terra e luce del mondo, devono essere “per” e “al 

servizio” degli altri, non “per” se stessi. Il sale deve 

sciogliersi per dare sapore al cibo, ed è questo che 

mangia chi ha fame e non il sale! Così, chi vuole vederci 

di notte, accende la lampada, non per puntarla su se 

stesso, ma porla sopra il lucerniere della casa, per 

illuminarla e poter distinguere gli oggetti, raggiunti dalla 

sua luce. Come anche di giorno, io non guardo il sole, 
ma tutto ciò che il sole illumina  e rischiara. La luce fu 

creata per illuminare gli abissi e vincere le tenebre e 

dividere il giorno dalla notte. Dunque, “io sale”, per dare 

sapore, “io luce”, per illuminare con la testimonianza 

“delle opere buone”, affinché gli uomini, che le vedono, 

“rendano gloria al Padre nostro che è nei cieli”. 

Dunque, “io sale”, per dare sapore, “io luce”, per 

illuminare con la testimonianza “delle opere buone”, 

affinché gli uomini, che le vedono, “rendano gloria al 

Padre nostro che è nei cieli”. 
 

“Voi siete sale”, che non deve mai perdere  la sua 

efficacia di donare sapore e gusto,  e “Voi siete luce” da 

mettere sempre sopra il moggio, perché possa dare 

luce a tutta la casa e a quanto contiene. Le due 

riflessioni, “se il sale perdesse il 

sapore” e la luce perdesse la 

capacità di illuminare, esprimono 

la necessità vitale di queste due 

funzioni, che mai devono venir 

meno nei Suoi discepoli! Anche Il 

sale e la luce, come la fede e tutti 

gli altri doni, ci sono stati donati 

non solo per noi stessi, ma sono 

doni da diffondere e condividere 

per creare comunità e tendere a 

perfezione morale. 
 

Il Signore, per bocca del Profeta 

Isaia, smaschera e rigetta il rito 

esteriore e la pietà formalistica 

del digiuno, svuotato di misericordia, di giustizia, di 

solidarietà, d’aiuto al debole e all’oppresso, di coerenza 

di vita, con la fede che si professa.  

Il digiuno che vuole il Signore è “aprire il tuo cuore 

all’affamato” e “saziare l’afflitto di cuore”, nell’aprire la 

porta ai miseri e vestire gli ignudi e “Allora la tua luce 

sorgerà come aurora” e “brillerà tra le tenebre la tua luce” 

(prima Lettura). 
 

Paolo, dopo l’amara esperienza fallimentare 

dell’Areopago di Atene, dove aveva cercato di 

predicare Cristo, utilizzando il metodo della sapienza e 

la retorica dei Greci, ora, ha deciso di presentare 

l’inestimabile bellezza di Cristo crocifisso e la sua 

predicazione non è più fondata sulla sapienza umana, ma 

“sulla manifestazione dello Spirito e della sua potenza”, in 

modo che la fede dei Corinzi  “non fosse fondata sulla 

sapienza umana “ di Paolo, ma “sulla potenza di Dio” e 

“di Gesù Cristo, e Cristo crocifisso”, contrapponendo alla 

sapienza della retorica, la follia salvifica della croce di 
Cristo. 

 

I Cristiani sono chiamati ad esseri fedeli agli impegni 

battesimali per diventare “segni” e portatori di nuovi 

sapori e di nuova luce nel mondo. Perché, ardenti di 

carità “diventino luce e sale della terra. L’essenza della 

vita cristiana: è essere luce e sale, cioè vivere la Parola. 

Senza la vera sapienza, “quella della Croce”, il cristiano è 

insipido, perde forza, credibilità, sostanza, sapore, la sua 

esistenza e la sua missione diventano vuote, inutili, 

senza senso, senza gusto. 

Senza la luce il cristiano è fumigante, tenebroso, 

scostante, repellente, bugiardo. Essere sale per dare 

sapore al mondo, alla storia, alla vita. Essere luce per 

essere illuminati e fare luce al/nel/per il mondo, la terra! 
Sale e luce siamo, se abbiamo accolto il dono  e la 

chiamata ad essere sale della terra  e luce del mondo. Il 

dono, però, non sminuisce la nostra responsabilità ad 

essere sale e luce, ma, l’accresce nel nostro impegno di 

fedeltà e di riconoscenza. Siamo chiamati ad essere sale 



 

2 

    

e luce non isolatamente, ma come comunità: tutti 

insieme, formiamo e siamo la Chiesa di Cristo! 
 

Ogni Cristiano – Battezzato deve essere “sale” che dona il 

“gusto” di Cristo Gesù, quando sceglie di “sciogliersi”, di 

“perdersi” e di “scomparire”, per ritrovarsi in Lui 

crocifisso, e deve essere “luce” di Cristo, che non 

abbaglia, ma illumina e indica la strada della giustizia, della 

pace, dell’amore, della speranza, della misericordia e della 

salvezza. 

Prima Lettura. Is.58,7-10  

Se aprirai il tuo cuore all’affamato,  

se toglierai di mezzo a te l’oppressione, allora 

brillerà fra le tenebre la tua luce 
 

Il digiuno che io voglio  consiste  nell’aprire il cuore per 

condividere il pane con gli affamati, accogliere  in casa i 

senza tetto, vestire gli ignudi e consolare gli afflitti di 

cuore. 
 

Il digiuno esteriore e solo formale che il popolo pratica 

non lo pone in relazione e comunione con il Signore, 

contro il Quale, continuamente, mormora e si lamenta: 

“Perché digiunare se tu nemmeno te ne accorgi?” (Is, 58,3). 

Ed ecco la risposta del Signore, il Quale, attraverso 

interrogativi retorici, ripropone e definisce quale 

digiuno egli vuole e gradisce: condividere il pane con gli 

affamati, accogliere in casa i senza tetto, vestire gli 

ignudi, senza, però, trascurare i parenti, che sono nel 

bisogno (v 7) e prosegue nel presentare i frutti efficaci 

di questo digiuno fatto “con il cuore” e “per amore” dei 

fratelli bisognosi e in condizioni di miseria e di 

vulnerabilità. Solo “Allora la tua luce sorgerà come 

l’aurora, la tua ferita si rimarginerà presto. Davanti a te 

camminerà la tua giustizia e  la gioia del Signore ti seguirà” 

(v 8) e, così, potrai relazionarti al tuo Dio, il Quale, 

quando Lo invocherai e implorerai il Suo aiuto, Egli, 

subito, ti risponderà: “Eccomi” (v 9). 

La parte conclusiva delle risposte del Signore, non è 

espressa attraverso “imperativi”, ma al 

“condizionale” (“se”), che richiede una 

libera scelta, che impegna la 

responsabilità di ciascuno di noi: ”Se 

toglierai di mezzo a te l’oppressione, il 

puntare il dito e il parlare empio, se 

aprirai il tuo cuore all’affamato, se sazierai 

l’afflitto di cuore, allora brillerà fra le 

tenebre la tua luce, la tua tenebra sarà 

come il meriggio” (v 10).  
 

Isaia sconfessa, nel nome del Signore, la 

pietà solo formalista svuotata da ogni 

significato, ogni forma di religiosità 

intimistica, ipocrita e fredda, sgradita, 

perciò, al Signore, il quale gradisce un 

cuore che si apre all’amore concreto verso il prossimo 

nel condividere il pane con l’affamato e con l’afflitto, 

nell’aprire la casa ai senza tetto, nel vestire chi è nudo! 

Questo amore sarà possibile solo attraverso una 

radicale conversione per un’adesione totale al Signore: 

togliere ogni oppressione, ogni giudizio iniquo e ogni 

empietà. 

Dio stesso ordina al profeta di rivolgersi al piccolo 

gruppo di rimpatriati dall’esilio babilonese che si 

lamentano con Dio, perché al loro essere fedeli nelle 

pratiche religiose non hanno avuto risposta da Dio, che 

continua a non voler sentire e non farsi sentire, a non 

voler vedere, a non voler sapere e non voler 

rispondere: perché digiunare, se tu non ci fai caso? 

mortificarci, se tu non ci badi? (vv 1- 3a). Dio rimane sordo 

e fa il sordo! Ha mani corte, per questo non può salvarci! 

(Is 59,1). 

Dio chiede al profeta di “gridare a squarciagola” (v 1) la 

Sua risposta al popolo “mormoratore” e 

“contestatore”: non serve moltiplicare sterili digiuni, né 

scrupolosi osservanze, solo esteriori e formali, è 

urgente, invece, la conversione radicale e totale del 

cuore! Il Signore, “Dio vostro”, non ha mai chiesto e 

non può mai gradire un digiuno fatto “a modo vostro”, 

fra dispute e contese, fra pugni e grida, curando i vostri 

affari e opprimendo i vostri operai, né la vostra 

mortificazione, che si esaurisce nel “piegare il capo 

come un giunco” (collo storto) e nel “distendersi su un 

letto di sacco e di cenere” (vv 4-6), solo sterili e vuote 

formalità esteriori! 

Il “digiuno” che il Signore desidera e gradisce consiste 

nello “spezzare le catene inique, liberare gli oppressi, 

togliere ogni giogo, spezzare il pane all’affamato, introdurre 

in casa i senza tetto e vestire gli ignudi” (v 7). Il vero 

digiuno, quello che Dio “desidera”, dunque, è solo 

quello del ristabilimento della giustizia verso i poveri e 

piccoli! Il vero ed efficace digiuno che Dio gradisce è 

dare morte all’egoismo, all’oppressione, all’ingiustizia, al 

puntare il dito, al parlare empio, mentre si digiuna, ad 

aprire il cuore agli afflitti e a saziare gli affamati! Fame 

che dipende dal nostro egoismo 

insanabile ma anche dai nostri sprechi, 

inquinamenti e dall’eccessivo 

benessere di pochi. Saziare la fame di 

chi è digiuno, di chi manca di ragioni 

per vivere, di amicizia, di affetto, di 

amore e di speranza! In una parola, il 

digiuno che vuole Dio è uscire da se 

stessi per andare verso gli altri. 

Ai convertiti da questo vero digiuno 

gradito a Dio, viene assicurato che la 

loro luce sorgerà come l’aurora, 

saranno rimarginate le loro ferite, la 

giustizia li precederà e “li seguirà la 

gloria del Signore” (v 8), che 

risponderà prontamente alle loro implorazioni: 

“Eccomi” (v 9) e, “se aprirai il tuo cuore all’affamato, se 

sazierai l’afflitto di cuore, allora brillerà tra le tenebre la 



 

3 

    

tua luce e la tua tenebra sarà come il meriggio” (v 10). È 

questo il sacrificio, il digiuno e l’autentico culto richiesto 

e gradito a Dio: “spezzare” il pane della propria “vita” e 

la propria- anima” (nefesh) “per” e “al servizio” 

dell’affamato, del povero, del misero, dell’afflitto, 

dell’ignudo, dell’oppresso e del perseguitato. Cioè, 

“donarsi tutto”  come “Gesù Cristo e Cristo crocifisso”. 
 

Salmo 111 Il giusto risplende come luce 
 

Spunta nelle tenebre, luce  

per gli uomini retti: misericordioso, 

pietoso e giusto. Felice l’uomo pietoso 

 che dà in prestito, amministra 

 i suoi beni con giustizia. 
 

Egli non vacillerà in eterno: 

 eterno sarà il ricordo del giusto. 

Cattive notizie non avrà da temere,  

saldo è il suo cuore,  

confida nel Signore. 
 

Sicuro è il suo cuore, non teme,  

egli dona largamente ai poveri,  

la sua giustizia rimane per sempre, 

la sua fronte s’innalza nella gloria. 
 

Il Salmo sapienziale che delinea l’identità dell’uomo giusto, 

che confida nel Signore e in Lui radica e vive la sua vita e 

che, perciò, è beato e risplende come luce. L'uomo che 

teme il Signore è beato e felice, perché è “misericordioso, 

pietoso e giusto”. Egli  mai “vacillerà” di fronte alle 

“cattive notizie” e perché egli “confida nel Signore”, 

spunta nelle tenebre come luce per i giusti e i retti di 

cuore. Egli, così, sarà ricordato per sempre. Il giusto 

che “largamente dona ai poveri”, anche  all’annuncio di 

sventure, il suo cuore rimane saldo, perché egli confida 

nel Signore e “la sua fronte s’innalza nella gloria”. 
 

2a Lettura 1 Corinzi 2,1-5 

 Io, fratelli, quando venni tra voi,  

ritenni di non sapere altro  

se non Gesù Cristo, e Cristo crocifisso 

La fede è fondata sulla potenza di Dio e sulla sapienza 
della Parola della Croce, non sulla retorica della sapienza 
umana. Paolo si presenta ai Cristiani di Corinto  non 

come un valente filosofo, un letterato affermato o un 

retorico rinomato, ma, uomo “in debolezza e con molto 

timore e trepidazione", che non basa la sua predicazione 

sulla sublimità e sapienza delle sue  parole, ma sulla 

efficacia della “Parola della Croce”e dell’unico suo sapere: 

Gesù Cristo e Cristo crocifisso! Inoltre, è lo Spirito Santo 

ad avere l’iniziativa nella sua predicazione e nella loro 

evangelizzazione, conversione e formazione. 
 

Il Testo, breve ma profondo e intenso, detta le 

condizioni preziose, lo stile e la spiritualità di chi è 

chiamato e mandato ad evangelizzare: il contenuto del 

Vangelo, il Mistero di Dio, che Paolo (ed ogni 

evangelizzatore) è mandato ad annunziare è inesauribile 

e inafferrabile dalla sapienza umana: il piano sapiente di 

Dio è da contemplare ed accogliere più che definire. 

L’Apostolo riconosce che è lo Spirito Santo a far 

interiorizzare il Mistero, a muovere alla conversione e 

all’adesione al Mistero annunciato, Cristo e Cristo 

Crocifisso, che spiega il mistero dell’amore di Dio. 

Per Paolon l’unica sapienza è la Croce, segno 

inequivocabile del Suo amore verso tutti. In una parola, 

ecco il pensiero di Paolo: la Croce parla da sé e rivela 

pienamente il Mistero dell’amore di 

Dio in Cristo, non ha bisogno di 

essere spiegato con la pomposità 

della sapienza umana! Qui l’Apostolo 

non vuole assolutamente mettere in 

contrasto Mistero e ragione, vuole 

solo riaffermare che non sono le 

sapienti parole umane ma la 

“potenza di Dio” e l’iniziativa dello 

Spirito Santo (v 4b). Paolo non vuole 

contrapporre fede e ragione, ma 

vuole confermare con fermezza che non può essere la 

supponente retorica umana  a rivelarci il Mistero della 

“Sapienza della Croce”, ma, è la “potenza di Dio” e dello 

Spirito Santo. L’Apostolo vuole correggere la tendenza 

che svia e deforma la fede cristiana, quella di voler far 

dipendere la “Parola della Croce” dalla “sapienza della 

parola umana”! Dio ci salva attraverso le parole umili 

semplici di una Croce, ravviva la nostra speranza e 

consolida la nostra fede in Gesù Cristo crocifisso, per 

mezzo dello Spirito Santo.  Paolo conclude con la calda 

esortazione ai Corinzi a cercare la vera sapienza, 

“manifestazione dello Spirito Santo” quella di Dio, 

“perché la vostra fede non fosse fondata sulla sapienza 

degli uomini, ma sulla potenza di Dio” (v 5). Aver 

coscienza della propria inadeguatezza, cioè della 

personale sproporzione rispetto all’annuncio della 

Parola che esige da chi lo annuncia timore e tremore! 

Solo in Cristo Crocifisso e Risorto posso trovare la 

possibilità per affrontare il dolore che appartiene alla 

mia esistenza! 
 

Vangelo Matteo 5,13-16 Voi siete il sale della terra  

Voi siete  la luce del mondo 
 

Le due piccole Parabole del sale, che deve dare sapore 

e gusto al cibo, scomparendo in esso, e della  luce, che 

deve essere messa sul lucerniere per illuminare tutta la 

casa, devono essere ascoltate come applicazione e 

realizzazione delle Beatitudini, proclamate Domenica 

scorsa! Le Parole di Gesù, dunque, seguono 

immediatamente la proclamazione delle Beatitudini, 

perciò, il cristiano è “sale della terra” e “luce del mondo”, 

solo se è povero in spirito, mite, misericordioso,. umile, 

puro di cuore, pacifico, assetato di giustizia ed affamato di 

amore fraterno. In una parola, è l’amore, il sale che dona 

senso e sapore di bellezza ad ogni cosa ed è la luce con 



 

4 

    

la quale i  cristiani devono illuminare il mondo. Le 

immagini della luce e del sale, dunque,  presentano il 

vero discepolo di Gesù, colui che è stato proclamato 

beato, uomo riuscito, perché è misericordioso, 

perdona, serve con amore e gratuità, è mite, povero in 

spirito, ha sete di giustizia, è operatore di pace e di 

fratellanza, è puro di cuore e vive, con coerenza e 

perseveranza, le modalità delle Beatitudini. 
 

 

Il sale non deve e non può perdere il  suo efficace 

compito di dare il sapore, e la luce non deve essere 

nascosta sotto il moggio, ma posta sul candelabro per 

illuminare la casa e tutti quelli che vi sono dentro! 

Il sale è condimento degli alimenti e costituente usato, 

specialmente nella antichità, per evitare che gli alimenti 

si potessero corrompere e per conservarli a lungo: i 

discepoli, con la loro condotta evangelica, sono chiamati 

ad impedire che il mondo si corrompa sempre più. Il 

sale era utilizzato, aggiunto al letame, per la fertilità dei 

campi. Veniva posto sulle ferite, bruciava, sì, ma le 

disinfettava e le guariva. Nella Bibbia, lo usavano per 

depurare le acque “cattive” e “sterili” (2 Re 2,19-23), 

nei sacrifici cultuali, veniva utilizzato come simbolo 

dell’Alleanza (Lv. 2,13; Ez. 43,24). Nel N.T., è simbolo 

dell’ospitalità (At. 10,41) e di sapienza (Col. 4,6). Oggi, si 

usa  per sciogliere il gelo sulle nostre strade ghiacciate. 
 

Ai discepoli è consegnata ed affidata la vera Sapienza, la 

Parola di Dio, il Vangelo di Gesù Cristo. Inoltre, il sale, 

chimicamente, non può perdere il suo sapore, può solo 

diminuire la sua intensità di salare, a forza di usarlo. In 

questo caso, la “diminutio” viene riferita ai quei tiepidi 

discepoli che non salano abbastanza e non usano il sale 

della Parola con costanza, fedeltà e amore! Perché il sale, 

in se stesso, non può perdere il suo potere di salare, ma, i 

discepoli, purtroppo, sì!  
 

Essere luce del mondo nell’A.T è 

la missione dei Profeti (Is 2,2-5; 

42,6; e soprattutto Is 62). Il 

discepolo, come Israele nell’A.T., 

chiamato ad essere “luce delle 

nazioni” (Is 49,6), del mondo, e lo 

diventerà nella misura 

dell’appartenenza e dell’adesione a 

Cristo, unica Luce del mondo (Gv 

8, 12; 9,5; 12,46). La Sua Parola è 

Luce e viene affidata e consegnata 

ai Suoi discepoli che devono 

essere la luce del mondo (Fl 2,15): 

dunque, sono luce perché e, solo 

se, accolgono e seguono la Parola 

vivente di Dio (Mc 4,21; Lc 8,16; 11,33). 

La luce accesa nel cuore dei Discepoli, ci dice Gesù, 

non deve essere spenta più, ma deve sempre illuminare, 

guidare, irradiare l’amore e la gioia della salvezza! La 

Parola, sale e luce, insaporisce sempre, condisce, rende 

più appetibile la vita, più vivibile, amabile, desiderabile, le 

dona il sapore pieno, il senso vero dell’eternità. 

Consapevoli di essere portatori di luce, che illumina, e 

di sale, che dona gusto di bellezza e di amore, ma, di 

non essere noi il sale e noi la luce, confessiamo che la 

potenza di Dio è posta in fragili mani ed è affidata a 

deboli persone. È il mistero della grandezza di Dio che 

rifulge e si manifesta proprio nella nostra debolezza!  

In quale casa può mancare la luce e in quale cibo può 

mancare il sale? Come potremmo in casa distinguere le 

cose, muoverci, agire e, soprattutto, guardarci in faccia, 

senza una fonte di luce? Con che cosa potremo dare 

sapore ai cibi se mancasse il sale o se il sale dovesse 

perdere la sua funzione di dare sapore?  

Siete sale, siete luce e, perciò, siate sale e siate luce; fate 

quello che fa il sale e quello che fa la luce. Il sublime ed 

unico Maestro nel presente indicativo, “siete” 

comprende anche l’imperativo attivo, “siate”: dalla 

identità dei discepoli, passa alla loro funzione-missione 

da compiere con fedeltà e coerenza! Non è un semplice 

invito, un augurio, un desiderio! Indica (verbo 

all’indicativo) e definisce una precisa identità, con una 

specifica funzione: il sale deve condire, dare più sapore, 

deve custodire la qualità del cibo; la luce  deve 

risplendere per illuminare, far distinguere le cose, 

guidare, mostrare la via giusta da seguire. 
 

Noi cristiani siamo qui definiti alla luce della missione 

che ci è stata affidata da Dio per la realizzazione del Suo 

progetto: siamo cristiani, di Cristo, se siamo sale per la 

terra e luce per il mondo. In una parola, il cristiano che 

vuole definire la sua identità, deve partire dalla missione 

ricevuta: essere sale, essere luce! sale capace di dare 

sapore; una luce che splende e, perciò, rischiara e  

illumina!  Essere sale ed essere luce, è essere chiamati ad 

una missione-compito: fare della nostra vita una parola 

che ridoni sapore di nuova sapienza e 

sia segno di luce di speranza per tutti, 

capace di rischiarare le tenebre e di 

indicare la via della salvezza! 

Senza sapore i cibi che gusto possono 

avere? Senza luce che vita sarebbe? La 

prima immagine del sale che, per 

assurdo, possa diventare scipito, 

ricorda alla Comunità dei discepoli 

che il non-testimoniare la pone in una 

contraddizione insostenibile con la 

sua identità. La città sul monte e la 

lucerna sul lucerniere, ribadiscono 

che il compito missionario della 

comunità è assolutamente necessario. 

La conclusione, concentrandosi sulla luce, invita e 

“invia” i discepoli di Gesù a far “risplendere” la luce 

della loro testimonianza e coerenza, perché gli uomini 

“vedano le vostre opere buone (kalos: belle!) e rendano 

gloria al Padre vostro che è nei cieli”. 


