
 

1 

 

6a Domenica Ordinaria 15 febbraio 2026 
 

AVETE INTESO CHE 

 VI FU DETTO… 

MA IO VI DICO! 
 

Pieno compimento della Legge 

è Cristo Gesù! 
 

Gesù, Parola di verità e vita, oggi, ci 

insegna come leggere, ascoltare, 

interpretare e attualizzare le 

Scritture, con la sapienza e alla luce 

del Suo Vangelo, nella Sua Persona, 

che è il pieno e definitivo 

compimento della “Legge e dei 

Profeti”. Egli,  infatti, è la Parola 

definitiva che rivela e compie tutta la 

Volontà salvifica del Padre, Dio 

Creatore (Eb 1,1), che lo ha 

mandato a dare  pieno e definitivo compimento alla 

Legge e non ad abolirla!  

Gesù restituisce il senso pieno ed autentico alle 

normative della Legge antica, rivelandoci la Sua pienezza 

nella relazione nuova con Dio, che non scaturisce dalle 

pratiche meticolose ed esteriori della Legge, ma è 

fondata e motivata dall’amore, che Dio, per primo, 

nutre e manifesta all’uomo.  

La novità apportata dal Vangelo di Gesù, rispetto alla 

Legge antica, ci fa passare dall’osservanza esteriore e 

sterile della Legge, alla sua feconda interiorizzazione, 

quale orientamento di vita nuova, che si fonda sulla 

ripristinata relazione con Dio Padre, mediante il Figlio, 

Sua Sapienza e Suo Rivelatore. Come ci deve far 

cogliere e realizzare quella “giustizia maggiore”, che 

Gesù richiede ai Suoi discepoli, ai quali chiede che  la 

loro giustizia deve superare ed essere maggiore di quella 

degli scribi e dei farisei.  

La Liturgia della Parola, oggi, ci invita a  comprendere e 

vivere la “legge del Signore”, nella Persona di Cristo 

Gesù, pieno compimento delle Scritture, perché Egli solo 

può rivelarci e farci conoscere il Progetto salvifico del 

Padre (Eb 1,1), quello che Egli è venuto ad annunciare e 

testimoniare con la Sua vita e a portarlo a pieno e 

definitivo compimento, con la Sua morte e resurrezione 
 

Dio, infatti, non si diverte a caricarci di ordini perentori e 

restrittivi, ma ce ne fa dono perché per noi l’essere 

giusti o empi è questione di vita o di morte, di senso o 

di non senso, di bene e di male, di libertà e schiavitù, di 

felicità o di infelicità: “davanti a noi stanno vita e morte, 

bene e male: a ognuno sarà dato ciò che sceglierà e 

verso cui tende la sua mano e dirige il suo cuore. Dio 

dona la Sua Legge all’uomo, il quale, di fronte ad Essa, 

resta libero di scegliersi una vita o una morte, un senso 

pieno (vita vitale e riuscita) o il non senso (vita 

mortificata e fallita) (prima Lettura). 

Nel Vangelo, Gesù ci offre la grazia di una “maggiore 

giustizia”, cioè, la piena relazione con 

Dio, che si realizza instaurando più 

giuste e più corrette relazioni con gli 

altri: “più” rispetto della vita, del 

matrimonio indissolubile, della verità, 

delle giuste relazioni umane, degli altri e, 

perciò, di Dio.  

La sapienza, che nel primo Testamento è 

la Legge stessa, nel Vangelo risiede e 

scaturisce dalla Croce di Cristo: vera, 

autentica ‘piena sapienza’ è quella di 

leggere, sotto la guida dello Spirito Santo, 

che ne conserva l’iniziativa, la nostra vita 

alla luce del Crocifisso Risorto (seconda 

Lettura). 
 

Tutto questo vuole insegnarci Gesù: Il 

compimento e la pienezza della Legge è 

il Comandamento dell’amore. Paolo ci 

dice che “chi ama il suo simile ha adempiuto la legge... 

Pieno compimento della legge è l’amore” (Rm 13,8-10). È 

Gesù stesso a proclamare: “Chi accoglie i miei 

comandamenti e li osserva, questi mi ama” (Gv 14,21). 

Paolo ci dice chiaramente che “Pieno compimento della 

legge è l’amore” (Rm 13,8-10). 

La pienezza della legge, dunque, è nella  “maggiore 

giustizia”, l’amore, che Gesù chiede a ciascuno dei Suoi 

discepoli,  è fondata sulla nuova relazione con Dio e 

sull’amore fraterno. 
 

La Parola di Dio deve diventare luce quotidiana, letizia 

di ogni mattino e gioia per ogni sera del tuo cuore, 

perché la Parola nel rivelarsi ci illumina e dona la vera 

sapienza ai semplici e ai puri e retti di cuore.  “Il cuore” 

dell’uomo, inteso come  “totalità della persona”, conta 

davanti a Dio e non la fredda e sterile osservanza 

esteriore. 
 

L’uomo che ascolta la Parola, l’accoglie come dono e vi 

aderisce con responsabilità e rifuggendo da 

un’osservanza sterile, solo formale ed esteriore.  
 

I Comandamenti (la legge), infatti, non annullano né 

limitano la nostra libertà, ma, la illuminano, la rendono 

feconda e sapiente nello scegliere il bene, la sostengono 

e la guidano a compierlo e a raggiungere, così, “la 

maggiore giustizia”, la pienezza di vita e vera 

beatitudine, anche qui in terra. 
 

La libertà è scegliere il bene, che il Creatore ha posto 

nel nostro cuore e, di conseguenza, rinunciare al male 

che ci insidia. Siamo noi a decidere quale strada 

percorrere ogni giorno: quella che produce male e 

conduce alla morte o quella radiosa del bene-amore 

che ci realizza e rende felici ora, in terra, e beati per 

sempre, nel cielo. Lo Spirito Santo ci rivela la vera 

sapienza da cercare, accogliere e seguire: “La Parola 

della Croce”’, la vera Sapienza di Dio, che ci rivela il 



 

2 

 

mistero del Suo amore e della Sua salvezza. La Legge del 

Signore è dono, perciò, richiede a ciascuno di noi 

responsabilità nel cercarla, custodirla e osservarla “con 

tutto il cuore” (Salmo). 
  

Prima Lettura Siracide 15,15-20  

A nessuno ha comandato di essere empio  

e a nessuno ha dato il permesso di peccare  
 

Dio Creatore “ha posto davanti a te fuoco ed acqua: là 

dove vuoi tendi la tua mano” (v 16) e “davanti agli uomini 

stanno la vita e la morte, il bene e il male: a ognuno sarà 

dato ciò che a lui piacerà” (v 17). 
 

Il Testo liturgico di oggi ci presenta la convinzione 

teologica ed etica: l’uomo, posto di fronte e davanti al 

bene e al male (vita-morte; acqua-fuoco vv 16-17) deve 

sapere scegliere, nella libertà, con responsabilità, con 

sapienza e “timore di Dio”. 
. 

Chi, con coscienza, sapienza e timore del Signore, sceglie 

il bene, pone la sua fiducia in Dio, osserva i Suoi 

comandamenti, che lo illumineranno, lo proteggeranno, 

lo sosterranno e lo orienteranno a vivere in pienezza i 

virgoli di fraternità con gli altri. Invece, chi si lascia 

sedurre e comandare dal “piacere” del male, sceglie il 

suo  fallimento, l’isolamento sociale e semina 

distruzione e morte. Dunque, “Davanti agli uomini stanno 

la vita e la morte, il bene e il male: a ognuno sarà dato ciò 

che a lui piacerà” (v 18). 

La libertà dell’uomo è dono di Dio, che deve essere 

accolto e attualizzato per il fine per cui ci è stato 

donato: scegliere il bene e fuggire il male, fidandoci di 

Lui e osservando i Suoi Comandamenti, 

che ci sostengono, ci custodiscono e ci 

guidano alla vita e non alla morte.  

Dio ti ha fatto e voluto libero: scegli tu 

dove “tendere la mano” verso “il 

fuoco” o verso “l’acqua” , e scegli tu 

“ciò che ti piace”: “la vita” o “la morte”, 

“il bene” o  “il male”. Nella tradizione 

biblica, tutta la vita è presentata e vista 

come “un essere continuo” di fronte 

alla quotidiana scelta tra il bene e il 

male, la vita e la morte.  

Il peccato (male) porta alla morte, 

perché è sottrarsi, irresponsabilmente, 

alla scelta del bene, aderendo al male, 

che allontana da Dio e dai “Suoi 

Comandamenti”, che fanno vivere e, perciò, non sono 

pesi e non tolgono la libertà, anzi, la fondano, la 

custodiscono, la guidano nelle scelte e la sostengono 

nel perseguire il bene. Scegliere il bene, dunque, vuol 

dire, in primo luogo, orientarsi e aprirsi a Dio, Datore 

della vita. Preferire il male, invece, è rifiutare Dio, il 

Sommo Bene, per scegliere il peccato, che è il nostro 

“fallimento” e porta alla morte! 
 

 “Grande, infatti, è la sapienza del Signore, forte e potente,  

egli vede ogni cosa. I suoi occhi sono su coloro che lo 

temono, egli conosce ogni opera degli uomini” (vv 18-19). 

La seconda parte del Testo pone in rilievo ed esalta la 

grandezza della “sapienza del Signore” che “è forte e 

potente e vede ogni cosa” (v 18), pone ordine e armonia 

in tutto ciò che ha creato e “I suoi occhi sono su coloro 

che lo temono, egli conosce ogni opera degli uomini” (v. 19). 

La conclusione richiama e ricalca la grande 

responsabilità dell’uomo di fronte a questo grande e 

tremendo Suo dono, in quanto, “A nessuno ha 

comandato di essere empio e a nessuno ha dato il permesso 

di peccare” (v 20). Il “malvagio”, dunque, mai potrà 

accusare Dio del male che egli, irresponsabilmente, 

compie e che lo porterà alla morte, mentre era stato 

chiamato alla vera libertà, quella di scegliere il bene che 

dona senso alla vita, qui in terra, e conduce al dono 

della vita eterna.  

 “A nessuno ha comandato di essere empio e a nessuno ha 

dato il permesso di peccare” (v 20). Perciò, l’uomo, 

creato e fatto per scegliere e perseguire il bene, non 

può osare giustificarsi e scusarsi sempre, addossando, 

come ha fatto nei versetti precedenti, la colpa sul 

Signore: “mi sono ribellato per colpa del Signore… Egli mi 

ha sviato perché non ha bisogno di un peccatore” (vv 11-

12). Il male, il peccato, che porta alla morte, non 

vengono da Dio (cfr anche Gc 1, 13-16), ma è “il 

fallimento” della Sua creatura disobbediente che, 

irresponsabilmente e con colpevole insipienza, usa il 

dono della libertà, ricevuto della sapienza di Dio (v 18), 

non secondo i Suoi Comandamenti, ma secondo i suoi 

piaceri mondani e vizi carnali. 

Ciascuno di noi è tentato dalla propria 

concupiscenza che lo attrae e lo 

seduce; poi, la concupiscenza 

concepisce e genera il peccato, e il 

peccato produce la morte (cfr Gc 1, 13-

15:). L’uomo è stato plasmato da Dio,, 

“a sua immagine e somiglianza” (Gen 

1,27?) come creatura libera e 

responsabile e i Suoi Comandamenti gli 

sono dati perché scelga sempre la vita e 

il bene e non la morte e il male. 
 

Salmo118 Beato chi cammina  

nella legge del Signore 
 

Beato chi è integro nella sua via e cammina  

nella legge del Signore. Beato chi custodisce  

i suoi insegnamenti e lo cerca con tutto il cuore. 
 

Tu hai promulgato i tuoi precetti perché  

siano osservati interamente. Siano stabili  

le mie vie nel custodire i tuoi decreti.  
 

Sii benevolo con il tuo servo e avrò vita, osserverò  

la tua parola. Aprimi gli occhi perché io consideri  

le meraviglie della tua legge. 
 



 

3 

 

 Insegnami, Signore, la via dei tuoi decreti e la custodirò sino 

alla fine. Dammi intelligenza, perché io custodisca la tua 

legge e la osservi con tutto il cuore. 
 

Preghiera e invocazione al Signore, da 

parte dell’Orante, affinché possa 

conoscere i Suoi insegnamenti e possa 

custodire e osservare i Suoi decreti e 

seguire la Sua parola, con il dono della 

sapienza, perché possa essere guidato 

ad aderire fedelmente alla Sua Legge, 

comprenderla custodirla e seguirla ed 

attuarla “con tutto il cuore”. 
 

Seconda Lettura 1 Corinzi 2,6-10  

Dio rivela la Sua sapienza,  

mistero nascosto nei secoli,   

nella potenza della Croce del Figlio 
 

Paolo scrive ai Corinzi, una Comunità divisa al suo 

interno in litigiosi partiti e turbolenti fazioni, ferita da 

scandali e disorientata dai falsi predicatori, che fondano 

i loro insegnamenti sulla sapienza umana e mondana (c. 

1), ed è a questa che l’Apostolo, nel presente Brano, 

contrappone la “Sapienza di Dio, che è nel mistero, che è 

rimasta nascosta e che Dio ha stabilito prima dei secoli per 

la nostra gloria” (v 7). Questo mistero è il Piano-

Progetto di Dio che è quello di voler riunire tutti gli 

uomini e salvarli per mezzo della Croce di Cristo. Dio 

dimostra, infatti, la Sua sapienza e rivela la Sua potenza 

nel salvare il mondo degli uomini attraverso la Croce di 

Cristo, mezzo, così, debole e così scandaloso per “i 

potenti” e “sapiente” di questo mondo (v 8). 

L’Apostolo, ribadendo che la “sapienza di Dio” è 

mistero e, dunque, può essere rivelata solo dal Suo 

Santo Spirito (v 10), precisa espressamente che mai 

potrà essere compresa dai “dominatori di questo mondo” 

e dall’uomo, che conta solo sulla sapienza umana.  

L’Apostolo scrive ad una Comunità divisa, perciò, 

ancora “non matura” né pronta a comprendere il suo 

annuncio e il suo pensiero che possiamo sintetizzare in 

tre punti. Primo: “il tipo” di sapienza che “domina” la 

Comunità, non è conforme al messaggio della fede, che 

ha come nucleo centrale Cristo crocifisso, unico sapere 

divino. La sapienza del mondo non potrà mai penetrare 

la sapienza di Dio, “che è nel mistero”, che è stato 

stabilito “per la nostra gloria” (v 7). Secondo: “Nessuno 

dei dominatori di questo mondo l’ha conosciuta; se 

l’avessero conosciuta, non avrebbero crocifisso il 

Signore” (v 8). Dunque, non può esserci accesso al 

mistero della Croce, senza la luce del primato regale di 

Dio, il quale ha stabilito e nascosto nei secoli “quelle 

cose che occhio non vide né mai entrarono in cuore di uomo 

che Egli ha preparato per coloro che lo amano” (v 19).  

Ed ecco, la terza affermazione con cui Paolo conclude il 

suo insegnamento: “Ma a noi Dio le ha rivelate per mezzo 

dello Spirito; lo Spirito, infatti, conosce bene ogni cosa, anche 

le profondità di Dio” (v 20).  A coloro che hanno accolto 

e hanno seguito “la sapienza di Dio” e si accostano al 

mistero salvifico della Croce, non attraverso la 

presunzione e la supponenza della 

“sapienza umana”, ma solo “per mezzo 

dello Spirito” che ci orienta a sintonizzarci 

con il “pensiero-disegno”  di Dio, amore 

e solo amore (cfr 1 Gv 4,8.16) rivelato 

dal e nel Cristo e Cristo Crocifisso. 

Paolo ci vuole educare a benedire Dio 

che rivela ai semplici e ai miti, che con 

gioia riconoscono l’iniziativa del Suo 

Santo Spirito, i segreti del Suo pensiero-

mistero, sconvolgendo i piani dei potenti e 

i sapienti del mondo! È l’eterno canto dei 

Padri, di Maria, dei poveri, degli 

speranzosi, dei consegnati che innalzano 

l’inno di benedizione e di lode al Dio che compie “cose 

meravigliose” negli umili e disperde i potenti e i superbi! 

Perciò, l’Apostolo continua ad insistere sulla “teologia 

della gratuità”: egli che non si era presentato come 

sapiente filosofo o forbito oratore o famoso scienziato, 

ma, si era proposto loro “con trepidazione e molto 

timore” come testimone dell’unico suo sapere, Gesù 

Cristo e questi Crocifisso.  
 

Vangelo Matteo 5,17-3 Avete inteso che fu 

detto…ma, io vi dico! 
 

Gesù continua il Suo Discorso sulle Beatitudini e, dopo 

averci rivelato la nostra identità , “Siete sale della terra” 

e “Siete luce del mondo” e la nostra Missione da 

compiere, “dare sapore al cibo” e “essere luce” che 

illumina il mondo, oggi, presenta e proclama, la modalità 

rivoluzionaria per una nuova relazione con Dio, 

attraverso una “giustizia più grande e più perfetta” che 

superi quella degli Scribi (teologi) e dei Farisei (i pii laici) 

del Suo tempo, fondata solo su una osservanza 

esteriore e senza alcuna relazione con Dio e senza 

amore verso il prossimo, che sono l’anima della Legge e 

la “maggior giustizia”, richiesti ad ogni Suo discepolo.  
 

"La Legge”, rivelazione della Volontà di Dio, deve essere 

accolta ed accettata nella sua totalità e finalità, non può 

essere sminuzzata in una serie di pedanti osservanze, 

meticolose tradizioni, esteriori riti e formali azioni di 

culto! I farisei erano ossessionati dalla realizzazione 

letterale e minuziosa della legge; ma ne avevano 

completamente perso lo spirito. Per questo, Gesù ci 

ammonisce: “Se la vostra giustizia non supera quella degli 

scribi e dei farisei, non potete essere miei discepoli e  “non 

entrerete nel regno dei cieli” (v 20). Non basta 

l’osservanza esteriore della Legge, dunque, per ritenersi 

giusti, perché parte dal cuore la vera adesione e fedeltà 

a Dio!  Inoltre, Gesù vuole sradicare qualsiasi pretesa o 

convinzione che ci salviamo da noi stessi, perché 

osserviamo meticolosamente la Legge nelle sue 



 

4 

 

innumerevoli prescrizioni, ma sempre con il cuore 

lontano da Dio! Nessuno, infatti, può meritare la grazia 

della salvezza, altrimenti non sarebbe Grazia. L’osservare 

la Legge, non ci fa meritare la salvezza, ma ci fa ringraziare 

Dio per la Sua immensa bontà gratuita, con la quale ci 

perdona e ci salva, senza nostro merito!  

“Non crediate che io sia venuto ad abolire la Legge o i 
Profeti; non sono venuto ad abolire, ma a dare pieno 

compimento” (v 17). Con l’espressione “la Legge e i 

Profeti”, Matteo vuole sottolineare la totalità delle 

Scritture, alle quali Gesù è venuto a dare pieno  

compimento e creare contrapposizione tra Vecchio e 

Nuovo Testamento. Gesù è il compimento e la 

pienezza della Legge perché Egli è la Parola definitiva del 

Padre (Eb 1,1) che ci rivela e ci fa conoscere quale Egli 

è: Amore (1 Gv. 4,8). Perciò, ogni Suo Comandamento 

è generato dall’amore e conduce all’amore. Ed è anche 

in questo senso che Gesù è la pienezza di ogni Parola 

che esce dalla bocca di Dio: “Perché Dio ha tanto amato il 

mondo da dare il suo Figlio unigenito... perché il mondo si 

salvi per mezzo di lui” (Gv 3,16-17). Anche Paolo insegna 

che l’amore (la carità) è il pieno compimento della 

legge: “Infatti il precetto: Non commettere adulterio, non 

uccidere, non rubare, non desiderare e qualsiasi altro 

comandamento, si riassume in queste parole: Amerai il 

prossimo tuo come te stesso. L’amore non fa nessun male al 

prossimo: pieno compimento della legge è l’amore” (Rm 13, 

8b-10). E, oggi, lo ribadisce e lo sottolinea Gesù: “prima 

di fare la tua offerta sull’altare”, se tuo fratello ha 

qualcosa contro di te, “va’ prima a riconciliati con tuo 

fratello e poi torna ad offrire il tuo dono” (vv 23-24). 

Il cristiano, dunque, deve vivere una vita di giuste 

relazioni con Dio, di riconciliazione e di amore verso 

tutti, per potersi accostare degnamente all’altare 

dell’offerte e potersi degnamente presentare dinnanzi al 

Giudice di tutti. La riconciliazione e l’amore fraterno 

vengono prima di ogni offerta e sacrificio! Come è 

necessario mettersi d’accordo con il 

proprio avversario, mentre ci si reca 

dal giudice e prima di essere 

condannato ed essere gettato in 

prigione fino a quando non avrà 

pagato tutto  il debito (vv 25-26). 

Altra novità assoluta e 

rivoluzionaria, Gesù l’apporta, nei 

vv 27-30, nell’eliminare la distinzione 

farisaica tra intenzione e azione 

nell’adulterio, stabilendone il 

principio dell’unità: è adulterio non 

solo la relazione con una donna (o 

uomo) sposata (sesto comandamento, che fa riferimento 

a Es. 20,14), ma anche il solo desiderio di possederla o 

di possederlo (decimo comandamento cfr Es 20,17). 

Circa la fedeltà coniugale (vv 31-32) riguarda il divorzio 

(ripudio): Gesù ribadisce l’indissolubilità del Matrimonio 

tra un uomo e una donna, creati da Dio ad essere una 

carne unica per generare vita (cfr Gn 2,24; Mt 19,3-9), e 

dichiara che chi ripudia la propria moglie o il proprio 

marito, e si sposa di nuovo, commette il grave peccato 

di adulterio. Con quest’ultima affermazione, Gesù, 

completa il Suo insegnamento sull’adulterio: non solo la 

donna, la moglie, pecca, se tradisce, ma, anche, l’uomo, 

il marito.  

A riguardo delle varie disposizioni (vv 33-37), date “agli 

antichi”, “non pronunciare invano il nome del Signore, Dio 

tuo” (Es 20,7), accostato all’altro, “non giurare il falso 

contro il tuo fratello” ed alla fedeltà richiesta nel 

mantenere il voto fatto a Dio (Nm 30,3; Dt 23,22), 

Gesù precisa il Suo insegnamento e invita a non volere 

abusare, nei giuramenti, del nome di Dio per 

accreditarsi come persona di fiducia e affidabile.  

Il raggiro, la doppiezza, il sotterfugio, l'inganno, la 

menzogna hanno origine sempre da un cuore inquinato 

interiormente, da chi ha bisogno di nascondersi dalle 

proprie malefatte e di negare la verità, di prevaricare 

sull'altro, di difendersi o difendere i propri interessi in 

modo ingannatore e falso. 

L’ottavo comandamento esige rispetto della verità e lealtà 

verso il prossimo riaffermati e sottolineati da Gesù con 

la proibizione assoluta dei giuramenti. “Non giurare 

neppure per la tua testa, perché non hai il potere di rendere 

bianco o nero un solo capello” (v 36). Dice Gesù: se non 

abbiamo potere neppure su un nostro capello, 

immaginiamoci se possiamo piegare Dio e gli altri ai 

nostri interessi attraverso lo spergiuro!  Allora, il vostro 

parlare, conclude lapidariamente Gesù, sia solo “sì, sì”, 

“no, no”! Il sì e il no delle nostre labbra, devono 

corrispondere al sì e al no del nostro cuore. Se è sì, deve 

essere sì, e se è no, deve essere no! Non dovete mai 

confondere il sì con il no, e il no con il si, perché questo 

viene dal maligno  (v 37)!  Quanti giri di parole facciamo 

perché gli altri capiscano e non capiscano! Quanti "ni" 

nel nostro modo di parlare per 

raggirare, imbrogliare, ingannare! 

Quanta insincerità, quanta falsità, 

quanta slealtà e quanta ipocrisia, 

nei nostri rapporti quotidiani! 

Diciamolo quel sì, chiaro e forte, 

quando deve essere sì, e non solo 

a parole, ma, sopratutto, con la 

vita. “Si, si, no, no”: vale a dire 

chiarezza, richiede 

determinazione, predilige modi 

diretti! Niente, allora, più mezze 

verità in mezzo a noi, nel nostro 

cuore, perché queste non sono altro che delle bugie 

intere. Gesù propone uno stile di vita tutto nuovo, 

un’onestà radicale e totale, un amore incondizionato alla 

verità. Nient’altro. “Ciò che tu dici in più, viene dal 

Maligno” (v 37b).  


